وأن هذا صراطى مستقيما فا تبعوه ولاتتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله (الانكام: ۱۵۳) اوريكردون مزارات عرضتية برسال والمنظمان دري والما الديدة على

اورىيكىيددى ميرارات بيجۇ ئىتقىتى بسواس رادى تابوادردۇرى رادون برمت چلو كدون گى

عقيدوك وضورا بِعَالَم إِن إِنْ القِروان كَ مَقدم بِمَدن يؤيرَى كَ مَالِق وَالْبَ عَالَم الشِّخْ مَدَاكِن بَ مَدَالْجَادِي عَلَيْم الشان بِهُ مِن بنا قطف الجسني الدالي كالدوتروب)

بالكائي

تَرجَعَه وَتقدِيم عَبَدُاللنِّ نَاصِرالرحَمَانَ



## بسراته الجمالح

## معزز قارئين توجه فرمائين!

كتاب وسنت وافكام پردستياب تمام اليكرانك كتب .....

- مام قاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔
- (Upload) مجلس التحقیق الاسلامی کے علمائے کرام کی با قاعدہ تصدیق واجازت کے بعد آپ لوڈ

کی جاتی ہیں۔

دعوتی مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ،پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندر جات نشر واشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

## ☆ تنبيه ☆

- استعال کرنے کی ممانعت ہے۔
- ان کتب کو تجارتی یادیگر مادی مقاصد کے لیے استعال کر نااخلاقی، قانونی وشرعی جرم ہے۔

﴿اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقه ناشرین سے خرید کر تبلیغ دین کی کاوشوں میں بھر پورشر کت اختیار کریں ﴾

🛑 نشرواشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قشم کی معلومات کے لیے رابطہ فرمائیں۔

kitabosunnat@gmail.com www.KitaboSunnat.com

### 果論論論論論論論論論論論論

### 

وأن هذاصراطى مستقيما فانبعوه ولاتتبعوالسل فتفرق بكمرعن سبيله (الانعام: ١٥٣)

اور بیکرید دین میرارات کیسیجو میتنقیم میسواین راه پرهلواورد و ری را بوک پرمت چلو کروه را بین تم کوالله کی راه سے جی را کودین گی

عقيده كيموضوع برعَلامان ابن زئدالقيروان كيم عقدم برمَارينه يونيورى كسابق وائس جَانسار شخ عَبَدالهُ نب مِهَدالعَ ادَى عِظيمُ الشان مِشرَح بنا فضلف للجسنى المدل فى كالدُد وترحم ب

بنبادك عفائد

تَرجَمَه وَتقدِيم عَبَدُاللتِّے نَاصِّرالرِحَمَانی

مَكَتَبُحَبُكُ لِللَّهُ بِنَكْ لِإِلْمُ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ





نام كتاب : بنيادى عقائد (مقدمة في العقيدة للقيرواني كي شرح كااردوترجمه)

مولف : فضيلة الشيخ عبدالمحن حد العباد (حفظه الله)

صفحات : ۳۳۶

مترجم : فضيلة الشيخ عبدالله ناصرر حاني (حفظه الله)

شر : مكتبه عبدالله بن سلام لترجمة كتب الاسلام



| <b>6</b> 4 | الم الرسانيان الله المحمد المحمد الله                                            |
|------------|----------------------------------------------------------------------------------|
|            | فهرست مضامين                                                                     |
| 10         | المخلدمدا زمتزجم                                                                 |
| 13         | مقدمهازشارح                                                                      |
| 21         | تعارف ابن البي زيدا لقير وانى                                                    |
| 23         | شرح تے بل چندا ہم فوائد کا ذکر                                                   |
|            | (١) عقيده كي باب مين أهل السنة والجماعة كالمعج بيب كرسلف صالحين ع فهم ك          |
| 24         | مطابق كتاب وسنت كى اتباع كى جائے                                                 |
| 38         | (۲) أهل السنة والجماعة كاديكر كمراه فرقول كے مابين وسطيت واعتدال برقائم رہنا۔    |
| 45         | (٣) ابل السنة والجماعة كاعقيده فطرت ك مطابق ب                                    |
| 48         | (4) صفات بارى تعالى مى تفتكوذات بارى تعالى مى تفتكوى فرع بـ                      |
|            | (۵) سلف صالحين اساء وصفات ميس ندتو تاويل كه قائل تصاور ندان كمعني ميس            |
| 49         | تفویض کے قائل تھے۔                                                               |
| 51         | (٢) مشبه اورمعطله دونول نے اپنے اپنے عقیدے میں تمثیل و تعطیل کوئری کر دیا ہے۔    |
|            | (2) بعض متكلمين كاعلم كلام كى فدمت كرنا اورعلم كلام كيما تحد تعلق كى وجد سے حيرت |
| 54         | وندامت كالظهاركرنا_                                                              |
| 62         | (٨) كيابه بات درست بكرآج مسلمانول كى اكثريت اشعرى ندب برقائم ب؟                  |
| 64         | (٩) أئمَدار بعدادران كے قدامب كے فقہاء كاعقيده۔                                  |
| 71         | (١٠) عقيد _ كموضوع يرسلفي منج كمطابق تصنيف كرده كتبكابيان-                       |
| 75         | ابن ابی زیدالقیر وانی کے مقدمہ کامتن                                             |
| 79         | مقدمه كااردوتر جمه                                                               |

| C   | و برسناین این این این این این این این این این                                          |  |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 85  | آغا ذِشر ح                                                                             |  |
| 87  | الله تعالى كى الوجيت كا اثبات ، اورالله تعالى بسسات چيزوں كى نفى -                     |  |
| 88  | توحيدي تين اقسام اوران كي تعريفات -                                                    |  |
| 89  | سورة الفاتحداورسورة الناس تو حيد كي مُدكوره تينول اقسام پرهشتل بين -                   |  |
| 92  | توحيد كي ان اقسام ميں باہم نسبت-                                                       |  |
| 94  | قبولية اعمال كى دوشرطين : اخلاص اوراتباع سنت -                                         |  |
| 104 | الله تعالى كے ناموں ميں 'الاول' 'اورالآخر' بھى بيں۔                                    |  |
|     | "الله تعالى كى صفات بيان كر غوالے اسكى كى صفت كى ماجيت وكيفيت تك فيس يافئ              |  |
| 106 | ى شرى -                                                                                |  |
| 108 | " تفكركر نيوالے الله تعالى كى امركا احاطيب كر كتے" كى شرح-                             |  |
| 108 | "الكرك نيوالالله تعالى كي آيات في صيحت وعبرت حاصل كرت بين" كي شرح-                     |  |
| 112 | " غور فكركر نيوالے، الله تعالى كى ذات كى كيفيت وماہيت بين تفكر نيول كے" كى شرح         |  |
| 113 | علم غيب الله كيلية ب بكلوق صرف وي مجهم جان على بجو والله تعالى سكمائي-                 |  |
| 119 | العلو ،القدرة ،السمع اور البصر الله تحالى كاصفات مس عين-                               |  |
| 124 | الله تعالیٰ کے بذاحہ اپنے عرش پر ہونے کا اثبات۔                                        |  |
| 129 | الله تعالى كيليه صفت إلى المنام "كااثبات اوريدكه الله تعالى كاعلم برهى برحاوى ومحيط ب- |  |
|     | الله تعالى كي صفت استواء على العرش كا اثبات اور ان لوگول پر رد جو استواء كي تأ ويل ،   |  |
| 134 | استياء ڪرتے ہيں۔                                                                       |  |
|     | الله تعالى كاساء وصفات كاتعلق ،الله تعالى كي علم غيب ، بحرن بر مار ، ك                 |  |
| 140 | كآب وسنت كى وحى كے بغير كلام كرنا جائز نبيس-                                           |  |
| 140 | الله تعالى كے قمام نام صنى بير-                                                        |  |
| 141 | الله تعالى كي تمام نام هبق بين-                                                        |  |
|     |                                                                                        |  |

| <b>6</b> | الله الرسانيان الله المنافقة الله الله الله الله الله الله الله الل                                          |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 143      | الله تعالى كے نام متعين عدو بين محصور نبيس بيں۔                                                              |
| 145      | الله تعالى كے نناوے تامول كابيان -                                                                           |
| 153      | الله تعالیٰ کے نتاوے ناموں کا بیان۔<br>اللہ تعالیٰ کے بعض ناموں کا اطلاق غیراللہ پر جائز ہے اور بعض کا نہیں۔ |
| 155      | الله تعالى كے تمام اساء وصفات از لى وابدى بيں۔                                                               |
| 157      | الله تعالى كيلينصفت كلام كالثبات اوربيكاس كلام كى كوئى ائتباغيس                                              |
| 162      | ایمان بالقدراوراس کے كتاب وسنت سے دلاكل كابيان _                                                             |
| 166      | مراحب قدر :علم، كمابت،اراد واورخلق وايجاد ب                                                                  |
| 168      | ایمان بالقدر کا تعلق ایمان بالغیب ، مقدر یکاعلم دوطریقوں سے حاصل ہوسکتا ہے                                   |
| 169      | اں عالم بستی میں جو بھی خیروشر ہے، سب اللہ تعالیٰ کی قضاء وقدر سے ہے۔                                        |
| 171      | لفظ ارادہ معنی کونی وقدری کے ساتھ ساتھ معنی دینی وشرعی دونوں کیلئے مستعمل ہے۔                                |
|          | الله تعالى في جن امور كر فيط فرماد يجاور البيل اوج محفوظ من لكودياوه بالتغير وتبدل                           |
| 172      | رونما موکرر ہیں گے۔                                                                                          |
| 173      | آيت كريد ﴿ يَمْحُوا اللهُ مَايَشَاءُ وَيُقِبُتُ ﴾ كامتى                                                      |
| 173      | مديث شريف" لايو د القضاء إلا الدعاءالحديث" كامعنى_                                                           |
|          | کی فخص کیلئے بیرجا ئزنبیں ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے کسی تھم کے چھوڑنے یا اللہ تعالیٰ کے                        |
| 175      | كى حرام امر كار تكاب كرنے كے سلسلے ميں نقد بركوبطوردليل و جحت پيش كرے۔                                       |
| 176      | حديث احتباج آ دم على موي كامعني _                                                                            |
|          | افعال عباد، الله كالخلوق بين ،اوريد بندول كامشيت سے واقع موت بين، بنده ير                                    |
| 180      | آسانی کی جاتی ہےاورا سے اختیار دیا گیا ہے۔                                                                   |
| 183      | ہدایت اور مراہی اللہ تعالی کی مصیت وارادہ سے حاصل ہوتی ہے                                                    |
| 184      | ہدایت اِرشاداور ہدایت اِو فیق میں فرق _                                                                      |
|          | لا فتالا کی استرین دار رسی سه روی نوی می انبین جد را متنقمی را در                                            |

محالم الله على وفر الين المك مرين متلك في ومتفرى مو المراعال بتم معالمان مفت آن لائن مكتب

#### www.kitabosunnat.com

| C 7 |                                                           | فهرست مضابين         | 36      |
|-----|-----------------------------------------------------------|----------------------|---------|
| 187 | ياز ل كيس اور رسول بيسج -                                 | ان کی طرف کتا بیر    | يخ كملئ |
| 188 | جب ہے خواہ ان کا تذکر وقر آن مجید میں ہویانہ ہو۔          |                      |         |
| 191 |                                                           | بول می <i>ن فرق</i>  |         |
| 194 | <b>ت</b> کا بیان                                          | بى مى الله           |         |
| 196 | :امت دعوت،امت اجابت                                       | _                    |         |
| 201 | مت قائم ہونے کاعلم صرف اللہ تعالی کے پاس ہے۔              | برايمان اوربيركه قيا | قيامت   |
|     | موت پر ہوتا ہے جوصور میں چھونک کے وقت زئدہ لوگوں کو       |                      |         |
| 201 | ت پر بھی ہوتا ہے۔                                         |                      |         |
| 204 | تى تىن طريقول سے۔                                         | میں قیامت کا اثبار   | قرآن    |
| 209 | شایا جاناد نیوی جسموں کے ساتھ موگا۔                       | کے دن بندوں کا ا     | قيامت   |
| 213 |                                                           | بخشق                 | وسأكل   |
| 216 | 3)                                                        | وكبيره تمناهون مين   | صغيره   |
| 220 | يكية بغيرا كرمرجائة واس كامعامله الله تعالى ميروب-        | لم بيره مناه ي و     | بندة    |
| 221 |                                                           | ن مسلمانوں کا انجام  | نافرمال |
|     | الما موں کی وجہ سے جہنم میں واقل موں کے تو بمیشہ جہنم میں | ن مسلمان اگراہے      | نافرما  |
| 222 |                                                           | -20                  | نبيس رج |
| 225 |                                                           | اورجبنم كابيان       | جنت     |
| 225 | ن ہیں اور اس وقت بھی موجود ہیں۔                           |                      |         |
| 227 | ن موجود ہونے کوشلیم ندکر نیوالوں پررد۔                    | اورجہنم کےاس وقت     | جنت     |
| 230 | بقائم رہیں گی ،ان پر مجھی فنا مہیں آئے گا۔                | اورجنم دونول بميشه   | جنت     |
| 233 | ١٥ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١ ١                    | هي منت               | آدما    |
| 234 | لااپنے رب کوا چی آنھوں سے دیکھنے کا بیان۔                 | ت کے دن مومنین       | قيامه   |
|     |                                                           |                      |         |

#### www.kitabosunnat.com

| 6 8 | الله فرست مفايل الله المستحدد الله الله الله الله الله الله الله ال                              |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 235 | رؤيت بارى تعالى كم تعلق ايك اشكال اوراس كاجواب                                                   |
| 237 | میدان محشر کے حالات                                                                              |
| 237 | القامت كدن الله تعالى كافعل قضاء كيلئ آف كالثبات.                                                |
| 239 | بندول كالشرتعالي پرچيش كياجانااورالله تعالى كاان كا حساب ليزا_                                   |
| 242 | وزن اعمال كااثبات                                                                                |
| 245 | بل صراط كابيان                                                                                   |
| 247 | حوض كوثر كابيان                                                                                  |
| 247 | المارے فی اللہ کے حوش کا بیان                                                                    |
| 249 | حوض کوژ پراهل بدعت کا جیب ناک انجام                                                              |
| 249 | رواقض کي بذيان کوئي                                                                              |
| 250 | اس دورے ایک عمرا و مخص کے صحابہ سے متعلق باطل نظریہ کارد<br>۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ |
| 257 | ايمان كي تعريف وحقيقت                                                                            |
| 257 | الل السنة والجماعة ئے زویک ایمان کی تعریف                                                        |
| 259 | ایمان کی تعریف ہے مل کوخارج کرنیوا لے دوگروہ کا بیان _<br>بر                                     |
| 260 | ایمان نیک کے کاموں سے بڑھتا ہے جبکہ معصیق ں کے ارتکاب سے مختا ہے۔                                |
| 262 | اسلام اورا بیان میں فرق                                                                          |
| 264 | الل قبله میں سے کوئی محض کسی گناہ کے ارتکاب سے کا فرنبیں ہوجا تا۔                                |
| 265 | برزخی حیات                                                                                       |
| 265 | شهداه کی برزخی زندگی اوراس کی نعمتوں کا بیان<br>                                                 |
| 266 | قبر ش مؤمنوں کونعتیں حاصل ہوتی ہیں اور کا فروں کوعذاب<br>                                        |
| 266 | قبركا فتنهاورامتجان                                                                              |
| 271 | فرشتول پرایمان کی حقیقت                                                                          |

#### www.kitabosunnat.com

| <b>6</b> 9 | ي نبرت مناين الله المنظمة الله الله الله الله الله الله الله الل              |
|------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 274        | ملائکہ کی ایک بڑی تعدادا نسانوں کی حفاظت اوران کے اعمال کی کتابت پر متعین ہے۔ |
| 276        | بعض ملائكة كوتيني ارواح كى دُيوتى سوني كئ ہے۔                                 |
| 278        | صحابة كرام كابيان                                                             |
| 279        | صحاني رسول كالعريف                                                            |
| 281        | فضائل سحاب كآب ومنت سے                                                        |
| 286        | صحابه میں سب سے افضل خلفاء راشدین ہیں                                         |
| 288        | عدالت صحابه يراجماع امت كافبوت                                                |
| 291        | صحابة كرام كم متعلق امت بركيا واجب ب                                          |
| 302        | مسلمانوں کے حکام اورعلاء کی اطاعت بھی ضروری ہے                                |
| 304        | منصب امارت باحكومت برفائز ومتمكن بهوناكن امور بي بوتا ب                       |
| 308        | حكام كرساته فيرخواي                                                           |
| 312        | دكام كى اطاعت معروف مين ب معصيت مين تبين                                      |
| 316        | دكام كساته خرخواى كالقاضا                                                     |
| 321        | سلف صالحين كنقش قدم كي بيروى كابيان                                           |
| 326        | وین میں جھڑے سے محمر کریز کیاجائے                                             |
| 331        | بدعات كوكلى طور يرترك كرنے كابيان                                             |





### مقدمهازمترجم

إلىحمدالله رب العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين إمام
 المتقين وقدوة الكاملين وعلى آله وصحبه وأهل طاعته أجمعين ، وبعد:

زيرنظركتاب الاسلام "كى السلام الله بن سلام لترجمة كتب الاسلام "كى الكانتهائى فخرية بيكش ب، السلام "كى الكانتهائى فخرية بيكش ب، السائتهائى المم اورنافع كتاب كوپش كرتے موسة المم الن خالق وما لك كرما مضاظم المشكر كيك مربح ويل فنسحمدالله تعالى ونشكر ه، فبنعمته وفضله سبحانه وتعالى تتم الصالحات.

ید کتاب اصول وفروع کا ایک حسین امتزاج ہونے کے ساتھ ساتھ ، تمام مسائل کو کتاب وسنت واقوالِ سلف صالحین کی روشنی میں چیش کرنے کا گرانقدر مجموعہ ہے۔

امام عبدالله ابومحد بن ابی زیدالقیر وانی ، جن کا چوتی صدی اجری کے محدثین وفقها ویش شار ہوتا ہے نے ''السو سالذ'' کے نام سے ایک مبسوط کتاب تاکیف فرمائی ، اس کتاب پرایک نمهایت مختصر محر جامع مقدمہ تحریر فرمایا ، جو اگر چہ چند سطور پر مضتل ہے، مگر اس پر علوم ومعارف اور معانی ومطالب کا ایک بحرز خارموجز ن ہے۔

یہ بات بالکل درست اور ٹی برحقیقت ہے کہ این الی زیدنے اصول وفر وع کے حوالے سان چند سطور کے کوزے میں دریا بند کر دیا ہے۔ اس مختصر مقدمہ کو وقت کے عظیم محدث، سابق واکس چانسلر مدینہ یو نیورٹی ، کتب کیٹرہ و نافعہ کے مؤلف ، فضیلة الشخ عبدالحسن بن حمد العباد حفظہ اللہ تعالیٰ نے ایک نہایت نفیس اور لطیف شرح کے ساتھ مزین ، منور اور معطر فرمادیا۔

می خیخ موصوف و محترم نے ہر مسئلہ پر قرآن وصدیث کے دلائل کا انبارلگا دیا ہے، نیز جا بجا اقوال ائتمہ سلف کے ذکر سے کتاب کی ابھیت وافادیت کو مزید بردھا کر اس کے حسن میں چار چاند لگادیئے۔ مقدساز سرج العباد جوعصر حاضر میں نج سلف صالحین اهل الحدیث کے ایمن و محافظ ہیں۔ زیر نظر کتاب ہمارے اس موقف کی پوری پوری تأکید کرے گی۔ ہمارا بیہ شواضع ساادارہ جواپی تأسیس کا ایک سال مکمل کرچکا ہے، اس لحاظ ہے انتہائی منفرد و تمیز ہے کہ اس کے اجماف و مقاصد میں سر فہرست موضوع ''اہتمام بالعقیدۃ السلفیۃ'' ہے، ہماری اب تک نظر ہونے والی تمام کتب کا بنیادی موضوع عقیدہ ہی ہے، بالحضوص '' تو حیدا ساہ وصفات' کے حوالہ ہے ہمارے ادارہ کی جود انتہائی قابلی قدراور لائق حسین وستائش ہیں۔ '' و ذلک فضل اللہ یؤ تبد من یشاء'' تاریخی کرام! اس قدراجتمام عقیدہ ہے ہمارا مقصود، لوگوں کو اس اہم موضوع ہے روشناس کرانا ہے، کیوککہ عقیدہ ،وسین اسلام کی اساس ہے، قبولی اعمال کا انتھار، اصلاح عقیدہ کی معرفت کرانا ہے، کیوککہ عقیدہ کی ساتھ ساتھ کیا لخصوص آئے کے پرفتن دور میں تو عقیدہ کی معرفت میں میں معرفت سے مرسم محصول با مداخلی نہ فتی مدین اسلام کی اساس ہے، قبولی اعمال کا انتھار، اصلاح مقیدہ کی معرفت میں معرفت میں معرفت میں میں معرفت میں معرف میں معرفت میں معرفت

ویمسی کافرا ویمسی مؤمنا ویصبح کافرا، پہیع دینه بعرض من الدنیا] نہایت ہی خطرناک کموار ہمارے سروں پراٹک رہی ہے، یعنی پرفتن دور پی انسان صبح کومومن، شام کو کافر، اور شام کومومن اور صبح کو کافرین جائے گا، دنیا کے معمولی مال، اور گھٹیا عہدوں کی خاطرابنادین جج ڈالے گا۔

مخرج يبى بى كدبنده علم عمل عقيده اورخلق بي بهازجيسى صلابت واستقامت يرقائم



ہوجائے ،اور كتاب وسنت اور منج أمحاب رسول الله وسلفِ صالحين كوسينے سے چمنا ركے

"ماأناعليه اليوم وأصحابي"

 الله وسنة رسوله]
 آ تركت فيكم ما إن اعتصمتم به لن تضلوا أبداكتاب الله وسنة رسوله] والتوفيق بيدالله تعالىٰ.

كتاب هذا عقيده كے اہم مسائل يرمشتل ہے، اس كى تيارى ميں جن احباب نے حصد لياسب كا تهددل معنون مول نيزاضا فيعلم ومل كيلي دعا كومول\_

الله تعالى جارى نيق ل كوايني رضاء كيليح خالص بناد ب،اس كتاب كانفع عام بناد ب،مير ب والدين اورجمله اساتذ وكرام كي مغفرت قرمادك

اس متواضع ی نیکی کومیرے لئے ذخیرہ آخرت ہنادے، اِنسہ سسمیع قسریب مجیب للدعوات ،وصلى الله على نبيه محمد و على آله وصحبه وأهل طاعته أجمعين. وكتب ذلك عبدالله ناصرالرحاني

مري:مكتبة عبدالله بن سلام لتوجمة كتب الاسلام



### مقدمهازشارح

الحمدالله رب العالمين ،الرحمن الرحيم، مالك يوم الدين، وأشهد أن لا إلـه إلا الله وحده لاشريك لـه، إلـه الأولين والآخرين، وقيوم السموات والأرضيس، وأشهـد أن مـحمدا عبده ورسوله، سيد المرسلين، وإمام المتقين، وقائد الغرالمحجلين، المبعوث رحمة للعالمين، صلى الله وسلم وبارك عليه، وعـلـي آلـه الطيبين الطاهرين، وعلى من اتبعهم بإحسان وسار على نهجهم إلى يوم الدين.

تمام تعریفیں،الله تعالی کیلیے میں جوتمام جہانوں کارب ہے، بروامبریان، نہایت رحم کرنے والا ب، رونه جزاء کا ما لک ہے، میں گواہی دیتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کو کی معبود نہیں، وہ اکیلا ہے، اس کا کوئی شریک نہیں، تمام اولین وآخرین کا وہی معبود ہے،اور آسانوں اور زمینوں کے نظام کو وہی سنجالنے والاہے۔

اور میں گوائی دیتا ہوں کہ میں ہے اس کے بندے اور رسول ہیں، تمام رسولوں کے سردار ہیں، تمام متقین کے امام ہیں، اس اُمت کے رہبر ورہنما ہیں، جن کے اعضاءِ وضوء قیامت کے دن چک رہے ہوئگے ، جوتمام جہانوں کیلئے رحت بنا کر بیسجے گئے ہیں۔اللہ تعالیٰ آپ پر اور آپ کی پاکیزه آل پر، اور صحابهٔ کرام جیسی مثالی اور مبارک جماعت پر، اپنی رحمتیں اور برکتیں نازل فرمائے ،اللہ تعالیٰ نے اصحاب کرام ذریعے اپنے دین کوحفاظت اورظہور وغلبہ عطا فرمایا۔

الله تعالی ان لوگوں پر بھی اپنی رحمتیں اور برکتیں نازل فرمائے جوا چھے طریقے سے صحابہ کرام کی ا تباع کرتے رہیں اور ان کے منچ کی پیروی کرتے رہیں، قیامت کے قائم ہونے تک۔

# مقدمهازشادح

- (۱) بینهایت صاف تحرااور بالکل واضح عقیده ہے۔
- ۱ (۲) اس میں ابہام یا پیچیدگی کا کوئی شائیہ تک نہیں۔
- (٣) میمبارک عقیده ، نصوص وحی ایعنی قرآن وحدیث ہے مستمد وماً خوذ ہے .
  - (١) سلف صالحين،اسعقيده برقائم تھے۔
  - (۵) معقیدہ، فطرت کے عین مطابق ہے۔
- (٢) عقل سليم جوشبهات كامراض عياك مور بحى اى عقيده كوقيول كرتى --

دوسرے تمام عقائدہ شخصیات کی آراءاور مشکلمین کے اقوال ہے ماُ خوذ ہونے کی بناء پر،افل النة والجماعة كے عقيدہ ہے يكسر مختلف ہيں۔ان ميں يُرى طرح سے ابہام، ويجيدگ،خبط اور خلط ہے۔ بھلا پیفرق کیوں نہ ہو؟ اہل السنة والجماعة كاعقیدہ تو اللہ تعالی كی طرف ہے، جریل امین کے واسطہ ہے، رسولِ اکر میں ایک میں براترا، اور دیگر تمام عقائدان مبتدعین کی اختراع ہیں جوز میں

ے فکے اور جنہیں اللہ تعالی نے ایک حقیریانی کے قطرہ سے بیدا کیا۔

اہل البنة والجماعة كاعقيدہ نبي تلطيع كى بعثت اورنزول وحى كے ساتھ ہى شروع اور ظاہر ہوا، جس پر نجی ملطقہ اور آپ کے اصحاب کرام قائم رہے، نیز وہ سب لوگ قائم ہیں جو منج اصحاب رسول الله کے بیروکار ہیں۔

دوسرے تمام عقائد کا ، زمانۂ نبوت میں کوئی وجو دنہیں تھا، محابہ کرام میں ہے بھی کسی نے انہیں اختیار نہ کیا، بلکہ ان عقائد کے حاملین میں ہے پچولوگ، دور صحابہ میں پیدا ہوئے تھے، مگرا کثر ان کے مبارک دور کے فتم ہونے کے بعد پیدا ہوئے ،لہذا میرسارے عقائد ،محد ثات امور میں ۔ ہیں، (جنہیں رسول اللہ اللہ نے برعت کہا، ) اور ان سے پوری زندگی ڈراتے رہے۔

آيين الله فرماياكرت تح: [ واياكم ومحدثات الامور ؛ فإن كل محدثة بدعة و كل بدعة صلالة ] ليعن: إلم في في امور عن بيو الكونكم بري جز بدعت باور م مقدماز تاري المحمد المح

بدعت مرابی ہے]

(منتکمین کے عقائد اگر حق ہیں تو) میہ بات نہ تو معقول ہے، اور نہ کی صورت قابلی قبول کہ حق ، حالیہ کرام رضوان التعلیم اجتعین جیسی پاکیزہ جماعت سے تنفی اور او جھل ہواور ان لوگوں کو عاصل ہوجائے جو صحلیہ کرام کے مبارک زمانہ کے بعد آئے۔

لبذاان عقائد میں اگر کوئی بھی خیر کا پہلوہوتا توسب سے پہلے بیصحابۂ کرام کونصیب ہوتے، کین چونکہ بیعقائد سراسرشر ہیں، لہذا اللہ تعالیٰ نے صحابۂ کرام کوان سے محفوظ رکھا اور بعد میں آنے والوں کو مبتلافر مادیا۔

یہ حقیقت روز روٹن کی طرح واضح ہے کہ اہل السنة والجماعة کا عقیدہ جونو یہ وتی ہے ماُ خوذ ہے، اور مشکلمین کے عقائد جن کا مبنیٰ لوگوں کی آراء وعقول ہیں ، کے درمیان وہی فرق ہے جواللہ تعالیٰ اوراس کی مخلوقات کے بچے۔

یہ بالکل وہی بات ہے جوشر بیت کے حوالہ ہے کی جاتی ہے، بیعنی شریعت ِ اسلامیہ جوانتہائی رفیع القدراورمنزل من اللہ ہے، اوران گھٹیاوضعی قوانین ودسا تیر کہ جنہیں انسانوں نے بنایا، کے مامین وہی فرق ہے جواللہ تعالیٰ اوراس کی مخلوق کے درمیان۔

﴿ أَفَحُكُمَ الْجَاهِلِيَّةِ يَهُمُونَ وَمَنُ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكُمًا لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ ﴾ ترجمہ:''كيا بياوگ چرے جالميت كا فيضلہ جاہتے ہيں ، يفين ركھنے والے لوگول كيلئے لله تعالىٰ سے بہتر فيصلے اور تھم كرنے والاكون ہوسكتا ہے؟'' (المائدة: ٥٠)

الله تعالى ہے بہتر فیصلے اور بھم کرنے والا کون ہوسکتا ہے؟'' (المائدة: ۵۰) اکثر لوگوں کی عقلوں کو کیا ہوگیا کہ عقیدہ اور شریعت کے تعلق ہے اس انتہائی واضح اور روثن حقیقت سے غافل ہیں، وہ انتہائی بہتر چیز کے بدلے،انتہائی ردی اور گھٹیا چیز خریدے ہیٹے ہیں۔ اے اللہ! جومسلمان راور است ہے گراہ ہو گئے انہیں سلامتی کے راستے پر چلاوے،انہیں ظلمتوں اور تاریکیوں سے نکال کرنور کی طرف چھیردے، بلا شہرتو سننے والا اور قبول فرمانے والا ہے۔

## عدمازشارح كالمنافق المنافق الم

علماء سنت نے ، قدیم وجدید ، ہر دور میں ایس کتب تألیف فرمائی ہیں ، جواہل السنة والجماعة کے عقیدہ کی بہترین توضیح شار ہوتی ہیں ، کچھ مختصر ، کچھ مطول ۔

مختفر کتب میں امام ابن ابی زیدالقیر وانی المالکی رحمہ اللہ کا اپنے رسالہ پرلگایا ہوا ایک مقدمہ ہے جوسلف صالحین کے ٹیج کے مین مطابق ، مختفر اور مفید ہے ، میہ مقدمہ اصول وفروع کا ایک حمین مرقع ہے ، جبکہ اصول وفروع کا ایک ہی کتاب میں جمع ہونا ، تالیفی و نیامیں ایک ناور چیز ہے ، اس لحاظ سے میہ مقدمہ ایک بہترین تحفہ ہے جو اس مختص کو کہ جوعبادات و معاملات کی فقد میں مشغول ہے ، فقہ اکبر یعنی عقائم سلف صالحین سے دوشناس کراتا ہے۔

میمقدمها بن اختصار اورقلت الفاظ کے باوجودعقید و سلف صالحین جومین مطابق فطرت ہے اور کتاب وسنت کے نصوص پر بنی ہے ، کو بڑی وضاحت سے بیان کرتا ہے۔

بیختصررسالداس مشہور مقولہ کی عکائی اور ترجمانی کرتا ہے: ''سلف صالحین کا کلام لفظوں میں کم لیکن برکت میں بہت زیادہ ہوتا ہے، جبکہ متکلمین کا کلام لفظوں میں بہت زیادہ مگر برکت میں بہت تحویر اہوتا ہے۔''

مثال كے طور پراس مقدمه كا آغاز الله تعالى سے چندامور كى فعى جو درحقيقت الله تعالى كيك اثبات كمال كو مضمن ب، كے ساتھ ہوتا ہے، چنانچه اين الى زيدا پنے مقدمه كے آغاز ميس فرماتے بيں: "إن الله إلله واحد لا إلله غيره، ولا شبيمه لمه، ولا نظير له، ولاولدله، ولاوالد له، ولا صاحبة له، ولا شريك له"

لیعنی: ''اللہ تعالیٰ معبود چن ہے، اکیلا ہے، اس کے سواکوئی معبود نہیں، اس کا کوئی شبیہ اور نظیر نہیں ہے، نہ ہی اس کی اولا د ہے نہ والد، نہ اس کی بیوی ہے اور نہ ہی کوئی شریک'

اس عبارت میں اللہ تعالی ہے جن امور کی نفی فدکور ہے، وہ سب کے سب کتاب وسنت کے نصوص ہے مستمد وما خوذ ہیں۔

اب ذرامتكلمين كاكلام ملاحظه موكه وه الله تعالى بي كس كس جيز كي نفى كرتے بين،آپ كودكھائى

دےگا کدان کا کلام تکلف پرٹن اورابہام وغوض کے ساتھ متصف ہے، چنانچ "عقا ئرنسفيہ" کا

مؤلف، الله تعالى يعض امورى في كرتي بوئ كبتاب: "ليسس بعرض ، و لاجسم، ولاجسم، ولاجسو، ولامتحن، ولامتحن، ولامتحن،

ولامتركب، ولامتناه"

مقدمهازشارح

اللہ تعالیٰ سے ان منفی امور کی کتاب وسنت میں کوئی نص وارد نہیں، اور بیضروری ہے کہ اللہ تعالیٰ کے بارہ میں جس صفت کی دمی سے دلیل موجود ند ہو، اس میں سکوت اختیار کیا جائے، اور بیٹ تقیدہ رکھا جائے کہ اللہ تعالیٰ ہر کمال کے ساتھ متصف ہے اور ہر نقص وغیب سے منزہ ہے۔ پھران سلبی اور منفی صفات کو عوام الناس بالکل نہیں مجھ پاتے، نہ بی بیہ با تیں ان کی سادہ فطرت کے مطابقت رکھتی ہیں، بیر قومت مسلمین کا تکلف ہے، جس میں ابہام وغموض کے ساتھ ساتھ حق و باطل کا اختلاط بھی ہے، ہم بطور اشارہ ایک بی تکتہ ہے اپنی اس بات کی وضاحت کرتے ہیں:

چنانچا گرجم سے ایسی ذات مراد ہو جو گلوقات کے مشابہ ہوتو بیا حقال افظاً و معنی باطل اور مردود

ہنانچا گرجم سے ایسی ذات مراد ہو جو گلوقات کے مشابہ ہوتو بیا حقال افظاً و معنی باطل اور مردود

ہنانچا گلہ اللہ تعالیٰ کے مشل کوئی چیز نہیں ﴿ لَیْسُس کَمِشْلِهِ شَیٰءٌ وَ هُو السَّمِیْعُ البَّصِیْوُ ﴾

والشوری : ۱۱) اور اگرجم سے وہ ذات مراد ہے جو قائم بنظسھا ہے ، جو تمام گلوقات سے مباین یعن جدا ہے اور جو تمام صفات کمال کے ساتھ متصف ہے ، تو بیعنی حق ہے جس کی اللہ تعالی نے فی کرنا عبد المبار اللہ تعالی نے فی کرنا ضروری ہے ؛ کیونکہ بیلفظ ، معنی حق اور معنی باطل کے معنی باطل کے معنی باطل کے معنی باطل کے باتے والا باتھ اس لفظ میں پایا جائے والا باتھ اس لفظ میں پایا جائے والا معنی حق ، اللہ تعالی کیلئے ثابت ہوگا اور معنی باطل منٹی ومردود ہوگا )

آپ عقریب امام مقریزی کا کلام ملاحظ فرمائیں گے، جس میں وہ صحابہ کرام کے بارہ میں فرماتے ہیں:

''ای طرح صحابۂ کرام نے ان تمام الفاظ وصفات کو جو کہ اللہ تعالی نے اپنی ذات کریمہ کیلئے ثابت کیئے ، ثابت و پر قرارر کھے۔مثلاً :الوجہ (چہر)اورالید (ہاتھ )وغیرہ

اوران صفات کا اثبات کرتے ہوئے انہوں نے خالق کی مخلوق ہے مشاببت ومما ثلت کی مکمل نفی کی ۔ چنا نچہ انہوں نے اللہ تعالی کیلئے صفات بھوتیہ کا اس طرح اثبات کیا کہ وہ اثبات ہر طرح کی تشبید سے پاک تھا، اور صفات نقص کی اس طرح نفی و تنزید کی وہ تنزید تعطیل سے پاک تھی۔

صحابہ کرام میں ہے کی ایک شخص نے بھی صفات باری تعالی میں ہے کی ایک صفت کی ایک صفت کی ایک صفت کی ایک صفت کی تاویل کرنے کا تعرض و تکلف نہیں کیا ، بلکہ وہ تمام اس عقیدہ پر شنق وجمتع تنے کہ ان صفات کوجس طرح وارد ہوئی ہیں ، اس طرح ان کے ظاہر پر محمول کیا جائے ۔ پھر اللہ تعالیٰ کی وصدا نہیت اور محمد کی نبوت کے اثبات کیلئے ان کا مشدل کتاب اللہ کے سوا اور پچھے نہ تھا ۔۔۔۔۔ وہ علم کلام کی المجمنوں اور فلسفہ کی موڈگافیوں تے طبعی نا واقف تنے ۔''

ای طرح آپ آئندہ صفحات میں ابومظفرالسمعانی کا کلام بھی ملاحظہ فرمائیں گے، وہ منج متکلمین کا ابطال وافسادکرتے ہوئے فرماتے ہیں:

 مقدمانشاری مقدمانشاری کی راہ سے بیسر مخالف ہے، اور اس مخالف راہ پر چلنے کیلئے انہوں نے جن اصول وقو اعد کا سہارالیا ہے وہ بالکل نئے اور اکنے اپنے اختراع کردہ ہیں۔ اور سب سے بڑا المیدید ہے کہ اپنی اس باطل راہ پر چل لکنے کے بعد انہوں نے سلف کوا پی قد ح مطعن کا انشانہ بنالیا، انہیں قلب علم ومعرف کا الزام دیا اور ان کے طریق کو شنہ قرار دے دیا۔

ہم تمام لوگوں کو متکلمین کے کلام ومقالات ہے بیخے اور دورر ہنے کی نصیحت کرتے ہیں ان کی تمام گفتگو کا مبنیٰ ریت کی دیوار کے سوا کچھ بھی نہیں ، جبکہ ایکے مقالات آپس میں ہی متضادات ومتناقض ہیں۔''

واضح ہوکہ فرقۂ جمیہ اگر چہم بن صفوان کی طرف منسوب ہے، لیکن اس کا اصل بانی اور مؤسس جعد بن درهم ہی ہے؛ کیونکہ سب سے پہلے اس باطل ند ہب کا نشر واظہارا کی نے کیا۔ اور میں صن بھری رحمہ اللہ کے ذکورہ قول کی بنیاد پر یہ کہتا ہوں: آج اشاعرہ اور دیگر متکلمین صفات باری تعالیٰ کے بارہ میں جو کلام کرتے ہیں اگر وہ حق ہے تو نجی تالیہ بھی یقینا وہ با تیں اپنی امت کا بتاتے۔

میں نے ابن ابی زید کے اس مقدمہ کی البی شرح لکھنے کا فیصلہ کرلیا جو اس کی چک د مک میں مزیدا ضافہ کر دے اور اس کے مضامین ومشمولات کی مزید تفصیل کر دے۔ شرح سے قبل میں نے لبطور تمہید، عقید وسلف کے حوالے ہے دس فوائد کا ذکر کیا ہے۔ مقدماز تارح

اس مقدمہ کوشنخ احمد بن مشرف الاحسائی المالکی التونی ہے <u>۱۲۸۵ نے ب</u>وے عمدہ اسلوب سے نظم كرديا تفا، ميں نے شرح سے قبل، مقدمه كى كلمل عبارت ، مذكور وقع كے ساتھ شاملِ اشاعت كردى ب-من فاس شرح كانام وقطف الجنى الدانى شوح مقدمة وسالة ابن ابى زيد القيرواني "ركحام-

الله تعالى بدعا كومول كدميرى اس شرح كو،اصل رساله كي طرح نافع اورفا كده مند بناد، تمام مسلمانوں کو دین میں تفقہ کی تو فیق عطافر مادے ، نیز عقیدہ وعمل میں انہیں سلف صالحین کے منچ پر قائم و دائم رکھے۔ مجھے ہرتنم کی لغزش ہے سلامتی عطافر مادے، گفتگو میں صدق اورعمل میں اخلاص جیسی نعتوں سے مالا مال فر مادے، بے شک وہ سننے والا اور قبول کرنے والا ہے۔ وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين .



## مؤلف ابن الى زيدالقير وانى كمختصر حالات زندگى

آپ کا نام عبداللہ، اورکنیت ابو محد ہے، ابوزیدان کے والد کی کنیت ہے، جن کا اصل نام عبدالرحلٰ تھا، ، قیروان ان کا مولد مسکن تھا، اپنے وقت میں ، مالکی ند جب کے امام اور قد وۃ شار جوتے تھے، انہوں نے امام مالک کی فقہ کو نہ صرف جع کیا بلکہ بڑے عمدہ پیرائے میں اس کی تشریح مجھی کی ، ان کا علم انتہائی وسیع اور حفظ وروایت میں کثرت مثالی تھی ، ان کی تصنیفات اس پر شاہد عدل ہیں ، تحریر وتقریر میں فصاحت نمایاں تھی ، جب گفتگو فرماتے تو علم ومعرفت کے خزائے ملل ہیں ، تحریر وتقریر میں فصاحت نمایاں تھی ، جب گفتگو فرماتے تو علم ومعرفت کے خزائے لادیتے ، اہلی بدعت کار دکرنا بخو بی جانع تھے۔ عمد وہم کے اشعار بھی کہا کرتے تھے۔

ان تمام چیزوں کے ساتھ ساتھ استقامت، ورع، عفت اور تقویٰ کے بڑے اُعلیٰ مقام پر فائز منظم کو میٹ رکھا تھا۔

علم وعرفان کے پیاہے ، مختلف شہروں اور بستیوں سے دور دراز کا سز کر کے آپ تک پہنچتے ، آپ کے شاگردوں کی بڑی لمبی فہرست ہے ، جوسب کے سب آپ سے خوب مجت رکھتے تھے ، آپ کے دور کے اکا برعلاء آپ کی قدرومنزلت پہنچانتے تھے ، آپ ''مسالک الصغیر ''لینی ''مچھوٹے مالک'' کے لقب سے معروف تھے۔

امام قابسي آپ كے باره يس فرماتے بين:

وه امام تنے ،اور دین اور روایت حدیث میں انتہائی تقد تنے علم ، ورع فضل اور عقل رائخ ، بید تمام خوبیال آپ کی ذات میں مجتمع تنمیں ،آپ کی شخصیت ان تمام امور میں شہرت کی بناء پر کسی تعارف کی مجتاح نہیں۔

آپ رجوع إلى الحق اورانقيادلحق كيكية بميشه مستعداور تيار رجع ،اپخشهر ك فقهاء ومشارُخ سے تفقه اور ساع حدیث سے فیضیاب ہوتے ،طلب علم میں زیادہ تر انحصار واعتاد ابوبکر بن اللباد اورابوالفضل القیسی پرفر مایا۔



جبدایک خلق کثر نے آپ سے فقہ وحدیث میں استفادہ کیا۔ آپ کاس وفات ۱۹۸۲ھ ہے۔
آپ کی مشہور مؤلفات میں "کتاب النوادر "اور" الزیادات علی المدونة "میں، یہ
کتاب ایک سواجزاء سے زائد ہے، اس کے علاوہ "منحت صر المدونة "مجی آپ کی مشہور
کتاب ہے، آخر الذکر دونوں کتابیں فقہ مالکی میں معتمد بہ شار ہوتی ہیں۔ آپ کی کتب کی کمل
فہرست" الدیساج المدند هب لابن فرحون المالکی "(ص:۱۳۸۲۱۳۱) میں ملاحظہ
فہرست" الدیساج المدند هب لابن فرحون المالکی "(ص:۱۳۸۲۱۳۱) میں ملاحظہ

امام ذهمی نے "سیر أعلام النبلاء "(١٠/١٠) میں آپ کر جمرے آغاز میں آپ کے متعلق فرمایا ہے:"الامام العلامة ،القدوة الفقیه عالم أهل العرب"

جبکہ آپ کے ترجمہ کے آخر میں فرمایا ہے''اللہ تعالیٰ آپ پر رحمتیں نازل فرمائے، آپ عقیدہ میں سلف صالحین کے منچ پر قائم تھے، علم کلام کو کچھ نہ جانتے ، نہ ہی تا ُویل کی باطل روش اپناتے۔ ہم اللہ تعالیٰ سے تو فتق وہدایت کا سوال کرتے ہیں۔







### فوا ند بین یدی الشرح شرح سے قبل چندا ہم فوائد کا ذکر

پېلا فائد ه:

الله تعالى نے فرمایا:

﴿ اِتَّبِعُوا مَسَ ٱلْسَوْلَ اِلَيْكُمُ مِّنُ رَّبِّكُمُ وَلَا تَتَّبِعُوْا مِنْ دُونِهِ أَوْلِيَاءَ قَلِيُلاً مَّاتَذَكَّرُونَ ﴾ (اللحماف:٣)

ترجمہ:''تم لوگ اس کی اتباع کر د جوتہارے رب کی طرف ہے آئی ہے اور اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر دوسرے رفیقوں کی اتباع مت کروتم لوگ بہت ہی کم نصیحت مانے ہو''

اورالله تعالى في قرمايا: ﴿ وَ أَنَّ هَٰذَا صِرَاطِى مُسْتَقِينُمًا فَاتَبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنُ سَبِيْلِهِ ذَٰلِكُمْ وَصَّكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (الانعام:١٥٣)

ترجمہ:''اور بیک میددین میراراستہ جو متنقیم ہے سواس راہ پہ چلواور دوسری راہوں پرمت چلو کہ وہ راہیں تم کواللہ کی راہ سے جدا کر دیں گی۔اس کا تم کواللہ تعالیٰ نے تاکیدی تھم دیا ہے تاکہ تم پر ہیزگاری افتیار کرو۔''

اور قرمایا: ﴿ فَمَنُ تَبِعَ هُدَاىَ فَلا حَوْثَ عَلَيْهِمُ وَلَاهُمُ يَحُوَّ نُوُنَ ﴾ (القرة:٣٨) ترجمه: "تواس كى تابعدارى كرنے والوں رِكوئى خوف وَقَمْ بِين"

# 25 J 13/100 D

اورفر مايا: ﴿ فَمَنْ تَبِعَ هُذَاى فَلايَضِلُّ وَلَايَشُقَى ﴾ (ط:١٢٣)

ترجمه: "جويرى بدايت كى يروى كرے ندتوه بيكے كانة تكليف ميں يزے كا"

اورقرمايا:﴿ وَمَا كَانَ لِـمُـؤْمِنِ وَلَامُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللهُ وَرَسُولُهُ أَمُرًا أَنْ يَّكُونَ لَهُمُ الْخِيْرَةُ مِنْ أَمْرِهِمُ وَمَنْ يَّعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالًا مُبِينًا ﴾

(الاتزاب:٣١)

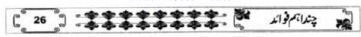
ترجمہ: (اور (دیکھو) کسی مؤمن مرد دعورت کواللہ اور اسکے رسول کے فیصلہ کے بعد اپنے کسی امر کا کوئی اختیار باتی نہیں رہتا ، یاد (رکھو) اللہ تعالیٰ اور اسکے رسول کی جو بھی نافر ہائی کرے وہ صرت مگراہی میں پڑےگا)

فيز قرمايا: ﴿ مَاۤ التَّكُمُ الرُّسُولُ فَخُذُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَانْتَهُوا ﴾ (الحشر: ٤) ترجمه: وجميس جو كي رسول و عن الدواورجس مدوكرك جاءً"

يْرْقُرِمَايَا: ﴿ فَلْيَحُـذَرِ الَّـذِيْنَ يُـخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيْبَهُمُ فِتَنَةٌ أَوْ يُصِيْبَهُمُ عَذَابٌ اَلِيْمٌ ﴾ (الور:٦٣)

ترجمہ:''جولوگ حکم رسول کی مخالفت کرتے ہیں اُنہیں ڈرتے رہنا چاہئے کہ کہیں ان پرکوئی زیردست آفت ندآ پڑے یا اُنہیں دروناک عذاب (ند) پیٹیجے''

ترجمہ:[میرے بعدزندہ رہنے والافخص بہت اختلا فات دیکھے گا، تواس وقت ہم لوگ میری سنت اور خلفاءِ راشدین کی سنت کے ساتھ چٹ جانا، اے مضبوطی سے تھام لینا اور داڑھوں میں



دبالینا،اور منے شئے امور سے پچنا، کیونکہ ہرنی چیز بدعت ہے،اور ہر بدعت گراہی ہے ] (اسے ابوداؤد (۲۷۰۷) اور ترفدی (۲۷۷۲) نے روایت کیا ہے اور بیدالفاظ ابوداؤد کے ہیں،امام ترفدی فرماتے ہیں بیحدیث حسن صحح ہے)

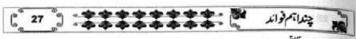
صحیح بخاری (۱۲۸۰) میں ایو هر برة رضی الله عنه سے مروی ہے، رسول الله الله قرمایا: [ كل أ متى يعد خلون الجنة الا من أبنى، قالوا: يا رسول الله! ومن يأبى ؟ قال: من أطاعنى دخل الجنة ، ومن عصانى فقد أبنى ]

ترجمہ: [میری پوری امت جنت میں داخل ہوگی علاوہ اس شخص کے جس نے جنت میں داخل ہونے سے واخل ہونے سے واخل ہونے سے واخل ہونے سے وان اٹکار کردیا ہو، صحاب نے کہا: یارسول الشفائی ہنت میں داخل کرسکتا ہے؟ تو رسول الشفائی نے نے فرمایا: ''جس نے میری اطاعت کی وہ ضرور جنت میں داخل ہوگا، اور جس نے میری نافرمانی کی اس نے اٹکار کردیا ]

صحح مسلم (۷۲۷) میں جابر رضی الله عنصما سے مروی ہے، رسول الله الله الله و خطبہ میں فرمایا کرتے تھے: [أ ما بعد، فان خیسرا لحدیث کتاب الله، و خیر الهدى هدى محمد، و شرالأمور محدثا تها، و كل بدعة ضلالة]

ترجمہ: [بدشک سب سے بہترین حدیث کتاب اللہ ہے، اور سب سے بہترین ہدایت اور طریقہ محد رسول اللہ اللہ علیہ اور سب سے بہترین امروہ ہے جو نیا ہو، اور ہر بدعت گراہی ہے] مصبح بخاری (۱۵۹۷) اور سبح مسلم (۱۲۷۰) میں عابس بن ربیعۃ سے مروی ہے کہ عمر بن الخطاب رضی اللہ عند تجر اسود کے پاس آئے اسے بوسد دیا اور فرمایا: ''میں جانتا ہوں کہ تم ایک پھر ہوکی نقصان یا نفع کا اختیار نہیں رکھتے ،اگر میں نے رسول اللہ اللہ کا کہتے ہوئے نہ دیکھا ہوتا تو تجتے بھی بوسہ دیتے ہوئے نہ

می بخاری (۲۲۹۷) اور میم مسلم (۱۵۱۸) پس سیده ما کشرصد یقدرضی الله عنما سے مروی محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ



ہے، رسول الله الله الله فقط نے قرمایا: [من أحدث في ا مونا هذا ما ليس منه فهو رد] ترجمه: [جوبھی فخص جارے اس دین ش کوئی نئی چیز شامل کرے گا جودین ش شہوتو وہ

[4-1937

صحی مسلم میں بیلفظ بھی منقول ہیں:[من عسل عسلا لیسس علیه ا مر ما فهور د] ترجمہ:[جس کی نے کوئی ایساعمل کیا جس پر ہمارا اُمر (موافقت) نہ ہوتو وہ مردود ہے]

سیج مسلم کی اس روایت میں زیادہ عموم ہے، کیونکہ پہلی روایت محدث یعنی بدعت ایجاد کرنے والے کے ساتھ مخصوص ہے، جبکہ دوسری حدیث عام ہے، اس کا اطلاق اس شخص پر بھی ہور ہا ہے چوفودکوئی نیاعمل ایجاد کرنے والے کی تابعداری کرے۔ مدین کی میں دورات محمد کی دورات میں کہ دورات کی تابعداری کرے۔

منداحمد(۱۲۹۳۷)اورسنن انی داؤد (۵۹۷۷) میں معاوید رضی الله عندے مروی ہے (اور بیالغاظ منداحمد کے ہیں) رسول الله منطق نے فرمایا:

[إن أهل الكتابين افترقوا في دينهم على ثنتين وسبعين ملة ، وان هذه الأمة ستفترق على ثلاث وسبعين ملة يعنى الأهواء ، كلها في النار الا واحدة، وهي الجماعة ]

ترجمہ:[یبودونصاری اپنے وین کے اندر بہتر فرقوں میں بٹ گئے ،اور بیامت ہمتر فرقوں میں بٹے گی (''ا لا ہواء'' یعنی خواہشِ نفس کا شکار ہوگی) سب فرقے جہنم میں جائیں گے، ایک کے سوا،اوردہ''المجماعة'' ہے](اس حدیث کی تخ تے اور شواہدالاً راؤ لا کے منداح کرکے حاشیر میں اس حدیث کے تحت اکی تعلیق پر لما حظہ بھیجے۔)

منج بخاری (۵۰۲۳) اور منج مسلم (۱۴۰۱) میں جناب انس رضی اللہ عنہ کی ایک طویل حدیث کے آخر میں رسول اللہ علیہ کا بیفر مان منقول ہے:

[ فمن رغب عن سنتي فليس مني]

# ( 28 ) XI PILO

ترجمہ:[جسنے میرسنت ہے برنینی کی وہ مجھ میں ہے ہیں]

واضح موكداً هل السنة والجماعة كاعقيده كتاب وسنت كي دليل يدهي ب اس كي ايك وجديه بحي ے کہ معتقدات کا تعلق علم غیب ہے ہے، اور علم غیب کی معرفت وجی یعنی قر آن وحدیث کے بغیر مكن جيس ،اوركتاب الله اورسدت رسول الله ميس جو يجهدوارداور ثابت بي عقل سليم اس كى يورى طرح موافقت كرتى ہے،اوركى طرح كى كوئى مخالفت نہيں كرتى ،اس موضوع پرشخ الاسلام ابن عيمية رحماللدكي برى جامع كتاب حسكانام درء تعارض العقل والنقل "كامطالعكية كتاب وسنت كے نصوص كو بجھنے كيليے معتمد عليه ، صحابة كرام بيں ، نيزان كى طرف سے ملنے والا فہم صائب، فکرسدیداورعلم نافع ہے۔اللہ تعالیٰ کی صفات کے بارے میں ان تک اللہ تعالیٰ کا جو خطاب پہنچاان کےمعانی ومطالب وہ خوب مجھے تھے، کیونکہ قرآن حدیث انہی کی زبان میں اترے تھے،اوراس کے ساتھ ساتھ ان صفات کی کیفیت کاعلم بھی اللہ کے سپر دکرنا ضروری تھا، كونكه صفات كى كيفيات كاتعلق بحي علم غيب سے ہے الله تعالى كے سواكو كي نبيس جان سكتا\_ امام ما لك رحمه كاليك قول صفات كى كيفيات كتعلق ساس منج صحرى خوب عكاس كرتاب، چنانچ ایک مجلس میں ان سے اللہ تعالی کے استواعلی العرش کی کیفیت کی بابت ہو چھا گیا، تو آپ نے فرمایا:

"الله تعالی کاعرش پرمستوی ہونا معلوم ہے، کین مستوی ہونے کی کیفیت مجہول ہے،استواء پرایمان لا ناواجب ہے،اور کیفیت کاسوال بدعت ہے"

معنی ابدالعباس احمد بن علی المتریزی (التونی ۱۸۵۸مید) نے اللہ تعالی کی صفات کے حوالے سے صحابہ کرام کے رفح کی وضاحت فرمائی ہے، چنانچہ اپنی کتاب "المواعظ و الاعتبار بلد کر المخطط و الآفاد "(۳۵۲/۲) میں فرماتے ہیں: (عقائمیالی اسلام کی حالت کاذکر، ملب اسلام کی ابتداء سے لیکر فیصب اشاعرہ کے پھیلنے تک )

''الله تعالى نے جب اہل عرب میں سے اپنے نجی تلط کو کام لوگوں کی طرف رسول بنا بھیجا، تو انہوں نے رب سجانہ وتعالیٰ کی صفات، جو کہ اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب عزیز میں کہ جے روح الا مين آپ كے قلب يركيكر نازل مواقعا ، بيان فرمائي تھيں لوگوں كو بتلا ئيں ، نيز وہ صفات بھي لوگوں کو ہتلا کیں جو بذریعہ (وی خفی )اللہ تعالی نے وی فر مائی تھیں۔تمام اہلی عرب خواہ وہ شہری موں ياديهاتى، نے ان صفات كوسناليكن كى صفت كے معنى كانجى الله سے سوال نہيں كيا، جيسا كه ان کادیگر مسائل مثلاً: نماز ، زکوۃ اور جج وغیرہ میں جو اللہ تعالیٰ کے اوامر ونواہی ہیں ، کی بابت نی میں اللہ میں اللہ میں اور جانب اور جیسا کہ انہوں نے احوال قیامت اور جنت وجہم کے باره من سوالات كية ..... چنانچه اكركى صحافي نے ني الله سے صفات البيد كے معنى كے متعلق سوال کیتے ہوتے تو وہ یفنینا منقول ہوتے اور نی ایک کے جوابات بھی ثابت ہوتے ،جیسا کہ ا حکام حلال وحرام ، ترغیب وتر هیب ،احوال قیامت اورفتن وملائم وغیرہ کےسلسلہ میں ان کے سوالات واستضارات اورنی تعلیقہ کے جوابات کے تعلق سے بہت کی احادیث وارد ہیں، جو کتب حدیث:معاجم،مسانید،اورجوامع کےاندرموجودومحفوظ ہیں۔

احادیث درسول پر مشتمل دفاتر، اورسلت صالحین سے منقول آثار پر گہری نگاہ رکھنے والا اس مشتمت سے بخوبی آگا ہے کہ کی سیح یاضعیف سند سے بھی ایک سی بات ثابت نہیں کہ اس نے بھی تھیں ہے اس نے بھی تھیں ہے اس نے بھی تھیں اور دصفات میں سے کی مفت کے معنی کا سوال کیا ہو، حالا نکہ سیحابہ کرام کے طبقات بھی متنوع تھے اور تعداد بھی کیر کی مفت سیح متنوع تھے اور تعداد بھی کیر کی مفتی سیم اور ان پر کلام سے گریز کیا، تھی سیکہ مقتمت میں سیاری تعالی میں صفات و اس اور صفات فعل کی اور سیکوت افترین بھی نہیں کی ، انہول نے تو صفات باری تعالی میں صفات و اس اس کی میں مقات کی ایک ثابت مقتم و تقریق بھی نہیں کی ، انہول نے تو تمام صفات کو صفات از لیہ کے طور پر اللہ تعالی کیلئے ثابت رکھا۔ مثل انہوں نے تو تمام صفات کو صفات از لیہ کے طور پر اللہ تعالی کیلئے ثابت رکھا۔ مثل انہوں نے تو تمام صفات کو صفات از لیہ کے طور پر اللہ تعالی کیلئے ثابت رکھا۔ مثل انہوں نے تو تمام صفات کو صفات از لیہ کے طور پر اللہ تعالی کیلئے ثابت رکھا۔ مثل انہوں نے تو تمام صفات کو صفات بی بیصو ، کلام ، المجلال ، الا کو ام، مفات کو اس میں ، بیصو ، کلام ، المجلال ، الا کو ام، مفات کو اس میں میں میں میں کیا کہ المجلال ، الا کو ام، مفات کو اس میں میں میں میں میں کیا کہ کیا کہ کا میں مقتم کے کا میں مقتم کے کا میں مقتم کیا کہ کا میں مقتم کیا کہ کو کا میں میں میں کیا میں مقتم کیا کہ کا میں مقتم کیا کہ کا کر کا میں کیا کہ کیا کہ کے کا کر کیا کہ کیا کہ کا کر کیا کہ کا کر کیا کہ کی کیا کہ کی کر



المجود (سخاوت)، انعام ،العزة اور العظمة وغيره ان تمام صفات كى باره يل ان كااكير بى ساق كلام تها-

ای طرح صحابہ کرام نے ان تمام الفاظ وصفات کو جو کہ اللہ تعالی نے اپنی ذات کریمہ کیلئے ثابت کیئے ، ثابت و برقر ارر کھے۔مثلاً: الوجہ (چہر) اور الید (ہاتھ) وغیرہ

صحابہ کرام کا دوراس پاکیزہ مجج پرگزراجتی کدائے آخری دور میں فرق قدر بیظہور میں آیا جنبو س نے کہا کہ اللہ تعالی نے اپنی مخلوقات کی کوئی تقدیر نہیں بنائی ، بلکہ سارا معالمہ "اُنف" (نیا) ہے۔"

مقریزی نے جو پھے بتایا واقعۂ مختلف فرقوں کے ظہور سے قبل صحابہ کرام کا بھی منج صافی تھا اور حدیث عرباض بن ساریہ رضی اللہ عنہ جو قریب ہی گزری ہے میں رسول اللہ اللہ نے الا اختلاف کے ظاہر ہونے کی خبر دی اوراس حوالے سے رہنمائی بھی فرمادی۔حدیث کا ترجمہ دوبالا ملاحظہ ہو:

[ میرے بعد زندہ رہنے والاحض بہت اختلافات دیکھے گا، تواس وقت تم لوگ میری سند

اور خلفاءِ راشدین کی سنت کے ساتھ چٹ جانا ،اے مضبوطی سے تھام لینا اور واڑھوں میں دبا لینا،اور نے نئے امور سے بچنا، کیونکہ ہرنگ چیز بدعت ہے،اور ہر بدعت گراہی ہے]

صحابہ کرام کے دور کے بعد، یاان کے آخری دور میں عقیدہ کے تعلق ہے جو مختلف گروہ اور فرق محلبہ کرام کے دور کے بعد، یاان کے آخری دور میں عقیدہ کے تعلق ہے جو مختلف گروہ اور فرق فرتے فلا ہر ہوئے مثل اور تعلق میں مرجمہ یا شاعرہ، ان میں ہے کی کوجی اور صواب کہنا ہر گرد معقول نہ ہوتا او تعلی طور پرجی تو صرف وہ ہے جس پر اسحاب رسول قائم تقے اور بیات کہنے میں ہمیں اور کی محابہ کرام رضی میں ہمیں اگر کچھ بھی جی محق ہوتا تو صحابہ کرام (جن کا اللہ عظم اسے پہلے ہی اختیار کر بچھ ہوتے ۔ بیہ بات عقل میں سابی نہیں سکتی کہ صحابہ کرام (جن کا اللہ عظم اسے پہلے مثالی قرار دیا گیا ہے ) سے حق چھپالیا جائے اور بعد کے ادوار میں پیدا ہونے والے لوگوں کیلئے وہ خزانہ کھول دیا جائے۔

حافظ ابن عبدالبرنے جامع بیان العلم وفضلہ (۱۷۶) میں مشہور تا بعی ابراهیم انتحی کا قول نقل کیا ہے ، فرماتے ہیں: '' تمہارے لیئے (حق کا) ایسا کوئی ذخیرہ یا خزانہ نہیں ہے جو اس عظیم قوم (صحابہ کرام) سے تمہاری کسی فضیلت کی بنار مخفی رکھا گیا ہو''

حافظا بن جرعسقلانی رحماللہ نے فتح الباری میں (باب قول اللہ تعالیٰ:﴿ يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغُ مَآ أُنُذِلَ اِلَيْكَ مِنْ رَّبِكَ ﴾ كى شرح كرتے ہوئے ابوالمظفر السمعانی كابراعمہ ه اور تقسى كلام فقل كياہ، چنانچہ وہ فرماتے ہیں (۱۳۱ر ۵۰۷)

''المظفر السمعانی نے اس باب کی آیات واحادیث سے ندہب متطلمین کے فاسد ہونے پر
استدلال کیا ہے، چنانچہ متطلمین اشیاء کوجہم ، جو ہراور عرض کی طرف تقسیم کرتے ہیں ، ان کے
نزدیک جہم سے مراد ہروہ چیز جو مختلف اجزاء سے ل کر بنے ، اور جو ہروہ چیز ہے جوعرض کو اٹھا تا
ہے۔اور عرض وہ چیز ہے جواپی ذات پر قائم نہیں ہو سکتی ( بلکہ قائم ہونے کیلئے جو ہر کی بحتاج ہوتی
ہے۔اور عرض وہ چیز ہے جواپی ذات پر قائم نہیں ہو سکتی ( بلکہ قائم ہونے کیلئے جو ہر کی بحتاج ہوتی

میں روح کے جم سے قبل پیدا ہونے کا ذکر ہے ، نیز ان احادیث کو بھی جن میں عقل کا مخلوقات ہے قبل بیدا ہونا ندکور ہے۔اوراس سلسلہ میں انہوں نے سارااعتادا پے ظن وتخین پراورا پے افكار ونظريات كے نتائج پر كيا .....اب وه نصوص شرق اپنے خود ساختہ نظريات پر پيش كرتے ہيں، جونس شرعی ان نظریات کے موافق ہوا ہے تبول کر لیتے ہیں اور جو مخالف ہوا ہے رد کر دیتے ہیں۔ الله تعالى في السيخ رسول اللي كالمبلغ وين كمشن يرماً موركيا ب، اورسب موكد وتحكم چز جے پہنچادینے کا حکم ہے وہ عقیدہ کو حیدہے، بلکہ تو حیدتو اصلِ دین اور اساسِ دین ہے، اور رمول الله متالية نے اموردين كے تمام اصول ، قواعد اور شرائع ايك نكته چھائے بغير بيان فر ما دیے، پورے دین میں بیآپ کو کہیں نہیں ملے گا کہ رسول الشیقائية نے متعلمین کے نظریات لینی جو ہروعرض سےاستدلال کی دعوت دی ہو، بلکہ آپ نظیفتے سے اور آپ کے صحابہ ہے اس بار ہ میں ایک حرف بھی ثابت نہیں ....جس سے مینتجدا خذ کیا جائے گا کہ متعلمین ایک الی راہ پرچل نکلے ہیں کہ جو نی اللے اور محالبہ کرام کی راہ ہے یکسر خالف ہے،اوراس مخالف راہ پر چلنے کیلئے انہوں نے جن اصول وقواعد کا سہارالیا ہے وہ بالکل نئے اور ایکے اپنے اختر اع کردہ ہیں۔اور سب سے براالمیہ بیہ ہے کداپی اس باطل راہ پرچل لگنے کے بعدانہوں نے سلفِ کواپی قد ح وطعن کا نشانه بنالیا، انہیں قلب علم ومعرفت کا الزام دیااوران کے طریق کومشتبقر اردے دیا۔ ہم تمام لوگوں کو متکلمین کے کلام ومقالات سے بیچنے اور دور رہنے کی نقیحت کرتے ہیں ان کی تمام گفتگو کا مبی ریت کی دیوار کے سوا کچھے بھی نہیں، جبکہ انکے مقالات آپس میں ہی متضاوات ومتناقض ہیں ،ان کے کئ گروہ کا کوئی کلام آپ سیس تو معا کوئی دوسرا گروہ اس کی مخالفت کرتا مواد کھائی دےگا، توان کے سارے ند مب کی حقیقت یمی ہے کہ وہ آپس میں ایک دوسرے کے مقابل،معارض اور مخاصم ہیں۔ ان کے ندہب کے بیچے اور فاسد ہونے کیلیے اتنان کافی ہے کہ اگر ہم ان کی راہ پر چلتے ہوئے

چنداہم نواند کا فرہونالازم آجائے،
عامة الناس کوان کا فرہونالازم آجائے،
کوفکہ عامة الناس کو سید گی سادھی اجاع کو پہنچاتے ہیں، اور شکلمین کا داستہ اور اسلوب اتا گنجلک
کے وفکہ عامة الناس توسید گی سادھی اجاع کو پہنچاتے ہیں، اور شکلمین کا داستہ اور اسلوب اتا گنجلک
ہے کہ عامة الناس اسے بجھ ہی نہیں سکتے ،صاحب نظر ہونا تو بہت دور کی بات ہے، عامة الناس کی
افتیار توحید کی حداور غایت ای قدر ہے کہ انہوں نے عقائد دین میں اکمہ سلف کوجس راہ پر چلتے
ہوئے پایااس کو سینے سے چمٹالیا اور دانتوں سلے دبالیا، بڑی سادہ دلی کے ساتھ عبادات واذکار کی
مسلسل آدائیگی میں مصروف ہیں اور ان کا منج مشکوک وشبہات سے قطعی پاک ہے، وہ اپنے
مسلسل آدائیگی میں مصروف ہیں اور ان کا منج مشکوک وشبہات سے قطعی پاک ہے، وہ اپنے
مشتقدات سے دستمردار ہونے کیلئے قطعاً تیار نہیں خواہ ان کے کلائے گلاے کردیے جا کیں۔ آئیس
مشتقدات سے دستمردار ہونے کیلئے قطعاً تیار نہیں خواہ ان کے کلائے گلاے کردیے جا کیں۔ آئیس کا فر
مشتقدات سے دستمردار ہونے کیلئے قطعاً تیار نہیں خواہ ان کے کلائے گلاے دیا کیں، اگر آئیس کا فر
میں کی پچھی اور عقیدہ کی سلامتی مبارک ہو، بیلوگ سواد اعظم اور جہور امت ہیں، اگر آئیس کا فر
قرار دیا جائے تو پھر اسلام کی بساط کے سیٹ دیئے جائے اور اس کی بنیادوں کوڈھا دیئے کے سوا

واضح ہوکدابوالمظفر کے کلام میں خلق عقل کا جوذ کر ہے وہ کل نظر ہے، حافظ ابن القیم رحمہ اللہ فے" المسار المنیف "(۵۰) میں خلق عقل والی تمام روایات کوموضوع اور مکذوب قرار دیا ہے۔

ابوالفتح الازدی فرماتے ہیں کہ خلق عقل کے بارہ میں کوئی حدیث سیح نہیں ہے۔ابوجعفر العقبلی اورابوحاتم این حبان نے بھی بہی فرمایا ہے۔واللہ اعلم

حافظ این جحرر صداللہ نے فتح الباری میں علاءِ سلف کے ایک بدی جماعت کے اقوال جمع کیتے ہیں جن کا ماحصل میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی صفات کا بلا تشبید، بلاتح بیف اور بلاتعطیل اثبات آلیا

جائے، پھراس بات کوایک عمدہ اورنقیس کلام ہے ختم کیا: فرماتے ہیں: (ج۳۱۸۷۰،۳۰۸) '' بہجتی نے ابوداؤد الطیالی کے واسلے ہے روایت کیا ہے کہ مفیان تورکی، شعبہ، حمادین

زید، جماد بن سلمة ،شریک اور ابوعوائة الله تعالی کی صفات کے بارہ میں تحدید کے قائل تھے نہ تشبید



ے، وہ صفات باری تعالی پر مشتل احادیث روایت کرتے لیکن صفات کی کیفیت کے تعلق سے کھی کے بھیت کے تعلق سے کمجھی ایک جن ایک امام ابودا وُدفر ماتے ہیں ہمارا مسلک بھی بھی ہے، اور امام بھی فرماتے ہیں: ہمارے اکابرین ای منج پر قائم و مشمررہے ''

امام لا لكائى في الى سند كرساته ومحد بن الحسن الشبياني كاير ول نقل كياب:

" مشرق کے لیکر مغرب تک کے تمام فقہاء قرآن پاک اوراحاد مید صیحته میں وارداللہ تعالی کی تمام صفات پر بلا تشبیداور بلا تغییرا بیمان لانے پر شفق ہیں۔اور جو شخص اللہ تعالی کی کی صفت کی جم بن صفوان کے قول سے تغییر کرنے کی کوشش کرے وہ نجی تعلیمات اور اصحاب کرام کے منج سے خارج ہوگیا اور جماعت حقد سے علیحدگی اختیار کرلی ، کیونکہ وہ شخص رب سجانہ و تعالی کو معدوم ہوئے کے ساتھ متصف قراردے رہا ہے۔"

ولید بن مسلم فرماتے ہیں: 'میں نے اوزاگی، مالک، سفیان توری اورلیث بن سعدے ان احادیث کی بابت ہو چھا جن میں اللہ تعالیٰ کی صفات نذکور ہیں، تو ان سب نے جواب دیا: ان احادیث میں اللہ تعالیٰ کی جوسفات جس طرح وارد ہوئی ہیں اس طرح بلا کیفیت قبول کرلو۔''

ابن ابی حاتم نے ''مناقب الشافعی ''میں یونس بن عبدالاعلیٰ سے روایت کی ہے، وہ فرماتے ہیں: میں نے امام شافعی کو بیفر ماتے ہوئے سنا ہے: ''اللہ تعالیٰ کے پچھاسا اوصفات ہیں کسی کے پاس ان کے ردگی کو بی خواش نہیں ہے، اور جس شخص نے شہوت جست کے بعد کی صفت کا افکار کیا وہ کافر ہوگیا، البتدا قامیع جست سے بیل وہ جہل کی بناء پر معذور قرار دیا جائے گا، کیونکہ اللہ تعالیٰ کی صفات کا عقل ، رؤیت یا تفکیر سے حاصل نہیں ہوتا، لہذا ہم ان صفات کو اللہ تعالیٰ کے صفات کو اللہ تعالیٰ کے صفات کو اللہ تعالیٰ کے ساتہ کریں گے اور تشبید کی نفی کروں ہے، فرمایا:

﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءً ﴾ ترجمه:"اس كمثل كولى چزمين"

بیق نے مجے سند کے ساتھ احمد بن الی الحواری کے واسطے سے سفیان بن عیدینہ کا بہ قول نقل کیا

### ु 35 ी किया है कि जाने हैं कि जाने हैं

"الله تعالى في الله كتاب كا ندرجوا في صفات بيان كى يس ،ان كي تغييريه ب كدان كى علاوت كرواور بحرفا موش بوجاء "

اورابوبكرالفبعي كے طريق سے مفيان بن عينه كايةو لفل كيا ہے، وہ فرماتے ہيں:

" تولرتعالى ﴿ الرَّحْمَٰنُ عَلَى الْعَرُشِ اسْتَوى ﴾ يل احل النة كالمرب يب كرات باكفيت تبول كياجائ"

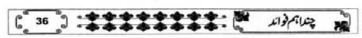
سلفِ صالحین سے اس بارہ میں بے شارآ شار ملتے ہیں اور یہی امام شافع اور امام احمد بن حنبل رحمہ اللہ کا منج ہے۔

امام ترفدی رحمدالله اپنی جامع میں نزول باری تعالی کے بارے میں صدیب ابی هریرة کے تحت فرماتے ہیں: ''اورالله سرحاندوتعالی اپنے عرش پر ہے، جیسا کدالله تعالی نے اپنی کتاب مقدس میں اپنایدوصف بیان فرمایا ہے، بہت سے اہل علم نے اس صدیث اور اس جیسی دیگر صفات کے متعلق یمی کہا ہے۔''

ای طرح" فصل الصدقة " كياب بين امام ترقدى رحمدالله فرمات بين:

" بیتمام روایات ثابت بین، لهذا ہم ان پرایمان لاتے بین، اور کی وہم کا شکارٹیس ہوتے،
اور نہ بی اس صفت کی کیفیت کا سوال کرتے ہیں۔ امام مالک، سفیان بن عیبند اور عبد اللہ بن
مبارک سے یکی منقول ہے کہ وہ ان صفات کو بلا کیفیت قبول کرتے تھے، اور اہل النة والجماعة
کے اہل علم کا بھی بچی قول ہے، البتہ جمید ان صفات کو تشبید قرار دیکر انکار کرتے ہیں، اہمی بن راصویہ قرمار کے بین، اہمی بن ماہمی راصویہ قرماتے ہیں۔ تشبید تو تب ہوجب یوں کہا جائے کہ اس کا ہاتھ دھارے ہاتھ جبیا اور اس کا منتا ہمارے سنے جبیا ہے۔

مورة المائدة كاتفيريس امام ترندى رحمه الله فرمات إن:



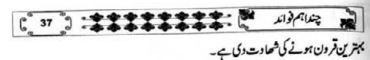
"أسمر كرام فرماتے ہيں: ہم ان احاد مب (صفات) پر بلا تاویل ایمان لاتے ہیں۔ان أئمه يس سفيان تورى، ما لك، ابن عيينداورابن المبارك كي نام قابلي ذكر بين - "

حافظ ابن عبدالبر فرماتے ہیں: " اہل السنة الله تعالی کی ان تمام صفات كه جوكتاب وسنت میں وارد ہیں کے بلا کیف اقرار پر شفق ہیں،البنة گمراه فرق جمیہ ،معتز لداورخوارج کا کہنا ہے کہ ان صفات كوما في والامشير ب " (فسما هم من أقر بها معطلة). امام الحرمين "الرسالة النظامية " من قرمات بين:

"صفات باری تعالی کے ظواہر کے بارہ میں علاء کرام کے مختلف مسالک ہیں ، بعض تو آیات قرآنی اوسیح احادیث میں واردشدہ صفات میں تاویل کے قائل ہیں، بلکہ وہ بالالتزام تاویلیں كرتے إلى -جبكدائمة ملف تاويل بي يكم كريزكرتے إلى ،ان كامنج بيب ان ظوامركوان كے اصلی موارد پرمحول کریں اور معانی (حقیقت و کیفیت) کواللد تعالی کے سرو کرویں ۔ ہارے نزدیک پندیدہ رائے اور بہترین عقیدہ ومنج ، اُئم سلف کی اتباع ہے، کیونکہ اجماع امت کے جت ہونے رقطعی دلیلیں موجود ہیں۔اگران ظواہر کی تاویل ہی ضروری ہوتی تو اُ عمد سلف فروع شریعت ہے کہیں بڑھ کراس کا اہتمام کرتے ،لیکن اس کے برعکس محابہ کرام اور تابعین عظام کا بوراز ماند صفات باری تعالی میں تاویل کرنے ہے کریز کرتے ہوئے گزر کیا تو پھر یکی شیج قابل اتباع ہے۔ "

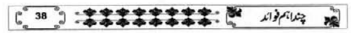
اورتیسرے دور کے مختلف علاقوں کے علماء وفقہاء مثلاً: سفیان تُوری ، اوزاعی ، ما لک ، لیٹ بن سعداوران کے ہم عصرعلاء اوران ہے روایت لینے والے بہت ہے اُ عمد کرام کے اقوال گزر چکے ہیں (ان سب کا منج صفات باری تعالیٰ کو بلاتشبیہ وتکییٹ وتاویل قبول کرنے کا تھا)۔

تو پھراس منج پر کیوں نداعتاد ویقین کیا جائے جس پر قرون ٹلا ثہ کے علاء متفق تھے ، جبکہ پی بات معلوم ہے کہ صاحب شریعت محدر رسول الشعاف نے ان قرون ٹلا شہ کے متعلق سب سے محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ



امام الحرین جوین کے کلام میں جو بیہ بات آئی ہے کہ اُئم سلف صفات کے معانی کی تفویض کے قائل تھے ، درست نہیں ہے۔ اُئم سلف معانی کی تفویض کے قائل تھے ، درست نہیں ہے۔ اُئم سلف معانی کی تفویض کے قائل تھے۔ جبیبا کہ امام مالک رحمہ اللہ ، جب ان سے استواء علی العرش معلوم ہے لیکن کیفیت کی بابت سوال کیا گیا ، تو آپ نے فرمایا: ' اللہ تعالی کا استواء علی العرش معلوم ہے لیکن کیفیت مجبول ہے ، استواء پرائیان لا ناواجب ہے اور اس کی کیفیت کا سوال بدعت ہے۔





#### الفا ئدة الثانيه

وسطية أهل السنة والجماعة في العقيدة بين فرق الضلال .

#### د وسرا فائده:

اُ هل السنة والجماعة كا ديگر گمراه فرقوں كے ما بين وسطيت واعتدال پرقائم رہنا ہمارے نبی محفظة كى امت ديگر امتوں كے مقابلے ميں وسطيت اوراعتدال پرقائم ہے، ہمارے نبی محفظة كى امت ديگر امتوں كے مقابلے ميں وسطيت اوراعتدال پرقائم ہے، چانچہ يہوديوں نے انبياءِ كرام كے حق ميں اس قدرظم وزيادتى كا مظاہرہ كيا كہ بحض انبياء توتن تك كرديا جبكہ عيسائيوں نے عيسیٰ عليہ السلام كى تعظيم كے تعلق ہے ايساغلوا فقياركيا كہ انبيں اللہ تعالیٰ كے ساتھ معبود تھم اوريا، بيعقيدہ كے اندران كے تعفاد كى ديل بيہ كہ اندران كے تعفاد كى ديل بيہ كہ اندران كے تعفاد كى ديل بيہ كہ يہودى اپنی حاكمت مورتوں كے ساتھ محارئ بين جبكہ نصار كی اس كے بعش تفريط كے ليا تعقد۔

جس طرح استِ محمد میددیگرامتوں کے افراط وتفریط کے مقابلے میں وسطیت واعتدال پر قائم ہے، ای طرح اہلِ السنة والجماعة اس امت میں بنے ہوئے دیگر فرتوں کے افراط وتفریط کے مقابلے میں وسطیت واعتدال پر قائم ہیں۔ چندمثالیں درج ذیل ہیں:

(۱) اہل المنة والجماعة صفات بارى تعالى كے مسئلہ مل معطلہ اور مشہد كى افراط وتفريط كے مسئلہ مل معطلہ اور مشہد كى افراط وتفريط كے مقابلے ميں معطلہ اور مشہد كى افراط وتفريط كە مقابلے ميں معللہ كو كوتانى كے مرتكب ہوگئے كہ اللہ تعالى كى صفات كے مخلوق كے ساتھ تشبيہ وتمثیل كے عقيدة باطلہ كو اپنا بيشے - چنانچ انہوں نے كہا، اللہ تعالى كا ہاتھ ہاوروہ ہمارے ہاتھوں جیسا ہے، اوراس كا چرہ ہاوروہ ہمارے ہاتھوں جیسا ہے، اوراس كا چرہ ہے اوروہ ہمارے ہاتھوں جیسا ہے، اوراس كا چرہ ہے اوروہ ہمارے ہاتھوں جیسا ہے۔ اللہ تعالى الن كاس عقيدہ سے بہت بلنداور منزہ ہے۔ اللہ تعالى الن كاس عقيدہ سے بہت بلنداور منزہ ہے، اس كے مقابلے ميں معطلہ نے خودى بيد مفروضہ كھڑ ليا كہ اثبات صفات ، تشبيہ كو مسلمتر م ہے، اس كے مقابلے ميں معطلہ نے خودى بيد مفروضہ كھڑ ليا كہ اثبات صفات ، تشبيہ كو مسلمتر م ہے،

لہذا انہوں نے صفات کی تعطیل وا نکار کا عقیدہ اپنالیا ،اس طرح وہ بڑعم خویش اللہ تعالیٰ کی مشابہت پھلوق سے تنزید کررہے ہیں، لیکن انہیں یہ معلوم نہیں کہ وہ اس سے بھی بدترین تشبیہ میں دافل ہو بچکے ہیں،اوروہ ہے خالق کی معدومات سے تشبیہ .....کونکدالی کسی ذات کا تصور موجود نہیں ہے جوصفات سے خالی ہو۔

أحل السنة والجماعة اس افراط وتفريط كے مقابلے ميں ايك درمياني راه پر قائم ہيں،اوروه بيه كەللەتغالى كى صفات كاس طرح اثبات موكدوه برقتم كى تشبيدۇتمثيل سے پاك مو .....اورصفات تقص سے اس طرح تنزید کی جائے کہ وہ ہرتم کی تعطیل سے یاک ہو، چنانچہ اللہ تعالی کافر مان ◄ ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ أحل النة والجماعة الله تعالى كيلة مع وبعركى صفات ثابت كرتے ہيں كيونكدان دونوں صفات كوالله تعالى نے اسے لينے ثابت كيا ہے، اس طرح وہ تعطیل وا نکارے نج گئے ، پھراُ هل النة والجماعة اثبات صفات کے ساتھ ساتھ تنزیہ ي المرح عن المرح كما لله تعالى كي صفات بخلوق كي صفات مي المعلى مماثل ومشابه نیں ایں، چنانچەمشبە کے پاس اثبات بلیکن تشبید کے ساتھ، اور معطله کے پاس تزید ہے لیکن تعطیل کے ساتھ، بینی اُحل السنة والجماعة نے اس تعلق سے ہر دوگر وہوں کی خوبی لے لی اور وہ ا ثبات اور تنویہ ہے، اور ہر دوگر وہوں کی برائی سے اپنے آپ کو بچالیا اور وہ تشبیدا ور تعطیل ہے۔ معطله أحل السنة والجماعة كومشيد كے لقب سے ملقب كرتے ہيں جوجھوٹ يرمنى ہے ؟ كيونك ان کے ہاں اثبات کا تثبیہ کے بغیر کوئی تصور نہیں ہے، جبکہ اُ حل النة والجماعة کا کہناہے کہ معطلہ کا عقیدہ معبود کی فنی وا ٹکار پر قائم ہے۔

حافظاتن عبدالبر"التمهيد" (١٢٥/١) من فرمات بن

"الل بدعت ، جمیه ، معتز لداورخوارج صفات باری تعالی کا انکار کرتے ہیں اور کسی صفت کو اس کی اصل حقیقت پرمحول نہیں کرتے ، اور وہ اپنے زعم میں صفات کا اقرار کرنے والوں کو مشبہ

سجھتے ہیں، حالاتکد صفات باری تعالیٰ کا اقر ارکزنے والے'' أحل النة والجماعة'' أنبيل معبود كی نفی وانكار كرنے والاقرار ديتے ہيں''

امام ذهمی نے ابنِ عبدالبر کا بیقول 'کساب المعلو ''(۱۲۱۳) میں نقل کر کے اس پر درج ذیل تعلیق دگائی ہے:

الله كاتم ابن عبدالبرنے بالكل مج كها ہے كونكہ جولوگ الله تعالى كى صفات ميں تاويليں كرتے ہيں اور انہيں مجاز پرمحول كرتے ہيں وہ رب تعالى كى ذات كى نفى وتعطيل اور اس كے معدوم كے مشابہ ہونے كے عقيدة باطله ميں جتل ہوگئے ، جيسا كہ جماد بن زيد كا قول ہے، فرمات ہيں : جميد كى مثال اس قوم جيسى ہے جو كہے ہمارے كھر ميں كجود كا درخت ہے، ان سے يو چھا كيا:

اس کی شاخیں ہیں؟ انہوں نے کہا: خبیں۔

اس کی شہنیاں ہیں؟ انہوں نے کھا: تہیں۔

اس میں تازہ کھل اورخوشے ہیں؟ جواب دیانہیں۔

اس کا تناہے؟ جواب دیانہیں۔

تواس قوم ہے یہی کہا جائے گا:تمہارے گھر میں مجور کا کوئی درخت نہیں۔"

مطلب یہ کہ جواللہ تعالی سے صفات کی فی کررہا ہے وہ درحقیقت معبود کی فی کررہا ہے،

اس لیئے کہالی کسی ذات کا دجود نہیں جو صفات سے خالی ہو۔اس لیئے حافظ ابن القیم اپنے قصید ہ د سے مصد بدید میں میں اس میں اس میں اس کے اس کے اس کے ساتھ اس کے اس کے ساتھ اس کے اس کے ساتھ کے اس کے اس کے ا

نونيكمقدمه في فرمات بين:

''مشید صنم کا پجاری ہے، جبکہ معطل عدم کا ،اور موصداس اللہ کی عباوت کرتا ہے، جو واحد وصد ہے، اس جیسی کوئی چیز ٹیمیں ہے اور وہ ؤات سمیج وبصیر ہے۔''

ایک اورمقام پرفرماتے ہیں:

" معطل كا دل عدم كساته معلق ب، اوروه احقر الحقير چيز ب، جبكه مديد كا دل صنم ك

ساتھ معلق ہے جوتصور وں اوراندازوں سے گھڑااور تراشاجاتا ہے، جبکہ موحد کا دل اس ذات کی پستش کررہاہے، جس جیسی کوئی چیز نہیں ہے،اوروہ خوب سننے والا اور دیکھنے والا ہے "

(۲) اُهل النة والجماعة كاعقيده افعال عباد كے تعلق سے جربياور قدريہ كے افراط وتغريط كے درميان واقع ہے۔

جربیه، بندوں سے ہرتم کاختیار کی فی کرتے ہیں، ان کا کہنا ہے کہ بندوں سے جوا عمال وافعال سرز د ہور ہے ہیں وہ بلاقصد واختیار سرز د ہور ہے ہیں، جس طرح کے درختوں کی شاخوں اور چول کی حرکت غیرا فقیاری ہے۔ جبکہ قدر سیاللہ تعالیٰ کی تقدیر کا اٹکار کرتے ہیں، ان کا کہنا ہے کہ بندہ اپنے ہرطرح کے افعال کا خود ہی خالق ہے۔ جبکہ اُحل النة والجماعة ، بندے کیلئے اس صدتک معشدیدت وافعیار ثابت کرتے ہیں جے بروئے کارلاکروہ اجرو قواب یاعذاب وعقاب کا مشتق بند ہے بیکہ اللہ تعالیٰ کی کامستق بند ہے بیکہ اللہ تعالیٰ کی معتبد وارادہ کے تالی قرارد ہے ہیں۔ جبیبا کہ اللہ تعالیٰ کے مطبیت وارادہ کے تالی قرارد ہے ہیں۔ جبیبا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ لِمَنُ شَاءَ مِنْكُمُ أَنُ يُسْتَقِيمُ . وَمَا تَشَاءُ وُنَ إِلاَّانَ يُشَاءَ اللَّوْبُ الْعَالَمِينَ ﴾ ترجمه: "(بيقرآن فيحت بالخصوص) اس كيليح جوتم بي سيرهي داه يرجاب اور تم يغير يروردگا رعالم كي اب يحويس جاه كية" (الكوير:٢٩،٢٨)

اور بیعقیدہ بھی معلوم ہے کہ اللہ تعالیٰ تمام بندوں اور ان کے تمام افعال کا خالق ہے، جیسا کیفر مایا:

﴿ وَاللَّهُ خَلَقَكُمُ وَمَاتَعُمَلُونَ ﴾ (الساقات:٩٦)

ترجمه: " حالانكة تهبين اورجو كجيم كرتے مو، كواللہ تعالى بى نے پيدا كيا ہے"

(۳) اُحل النة والجماعة ، وعد ووعيد كے باب ميں مدجه شه اورخوارج ومعتر له كي افراط

وتغریط کے مابین اعتدال کی راہ پر قائم ہیں۔



مرجه كاعقيده بي كه جس طرح كفركي حالت ميس كي تي فائده نبيس دي ،اي طرح ايمان کی حالت میں کیئے گئے گناہ کا کوئی نقصان نہیں۔اس سلسلہ میں ان کا اعتاد صرف نصوص وعد پر ہے جبکہ نصوص شرعیہ کو انہوں نے مہل و معطل قرار دے دیا ہے ۔نصوص وعدے مراد ثواب وبشارت يمشمل آيات واحاديث بين، جبكه نصوص وعيد عمرادوه آيات واحاديث جن بس سزا اورعذاب وعقاب کا ذکرہے۔ گویا مرجداس قدرتفریط کا شکار ہیں کہان کے نز دیک گناہ کا کوئی نقصان نہیں .....اس کے برخلاف خوارج ومعتز لہ کا افراط ہے، جنہوں نے ایک کبیرہ گناہ کے مرتکب کو دنیا میں ایمان سے خارج قرار دے دیا اور آخرت میں اس کے ہمیشہ ہمیشہ کیلئے جہنی ہونے کاعقیدہ اینالیا۔خوارج ومعتزلہ نے بیعقیدہ افتایا کرنے کیلے نصوص وعید براکتفاء کرلیا اور نصوص وعدكوبس بشت وال ديا - جبكه أهل السنة والجماعة فينصوص وعدا ورنصوص وعيد دونول كو ساتھ ساتھ لیا،ان کے نزدیک کبیرہ گناہ کا مرتکب نہ تو ایمان سے خارج ہے اور نہ آخرت میں مخلد فی النار ہے، بلکداس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپرد ہوگا جا ہے عذاب دے دے اور جا ہے معاف فرمادے، اگرعذاب دے گا تو بمیشہ جہنم میں نہیں رکھے گا جس طرح کہ کفار کیلئے جہنم کی بیکھی ہے، بلکدا ہے جہنم سے بالآخر تکال کر جنت میں داخل فر مادےگا۔

(۴) اُحل السنة والجماعة ،ايمان كے باب ميں مرجد اورخوارج ومعتزلد كى افراط وتفريط كے مابين اعتدال كى راہ پرقائم ہيں۔

اس سلسلہ میں مرجد کی تفریط میہ ہے کہ وہ نافر مان مؤمن کو کامل الایمان تصور کرتے ہیں۔اور خوارج ومعتزلہ کی تفریط میہ ہے کہ وہ نافر مان مؤمن کو ایمان سے خارج قرار دیتے ہیں۔اس کے بعد خوارج تو اس کے کافر ہونے کا تھم لگاتے ہیں، لیکن معتزلہ کے نزدیک وہ ایمان سے خارج تو ہے لیکن کفر میں وافل نہیں، بلکہ ایمان و کفر کے درمیان ایک ٹھکانے پر کھڑا ہے۔

أحل النة والجماعة ، تافرمان مؤمن كوناقص الايمان تصوركرت بي، ات ندتو مرجدكى

## وعدايم والد

طرح کال الا کیان تصور کرتے ہیں کہ بیتفریط کا راستہ ہے،اور سہ ہی خوارج ومعتزلہ کی طرح ایمان پر ایمان سے خارج قراردیتے ہیں کہ بیافراط کا راستہ ہے۔ بلکہ ان کاعقیدہ ہے کہ وہ اپنے ایمان پر قائم رہنے کی بناء پر مؤمن ہے، اور کبیرہ گناہ کے ارتکاب کی وجہ سے فاسق ہے، نہ تو اے ایمان مطلق کا پروانہ دیتے ہیں۔ ورشنی اس ہے مطلق ایمان کا تھم سلب کرتے ہیں۔

ا معلی النت والجماعة کے نزدیک ایک بندے کے اندرا بمان اور معصیت اور محبت و بغض کا جع ہونا ممکن ہے، چنا نچہ اس کے اندر موجودا بمان کی بناء پر اس سے محبت کی جائے، اور اس سے فتی و فجور کے ارتکاب کی بناء پر بغض رکھا جائے۔ محبت و بغض کے اس اجتماع کو بڑھا پے کی مثال سے مجھا جا سکتا ہے، بڑھا پا انتہائی گیندیدہ بھی ہے اور انتہائی نالپندیدہ بھی ، پیندیدہ اس وقت بحب اس کے ماجل بعنی موت کو دیکھا جائے، اور نالپندیدہ اس وقت جب اس کے ماجل لیمنی موت کو دیکھا جائے، اور نالپندیدہ اس وقت جب اس کے ماجل لیمنی جوانی کو دیکھا جائے، اور نالپندیدہ اس وقت جب اس کے ماجل لیمنی جوانی کو دیکھا جائے، جبیا کہ کی شاعر کا قول ہے:

الشيسب كسرة وكسرة ان نسفسارقسه

"فساغىجىب لشىئ عملى البغضاء محبوب

برهاپانالپندیدہ ہے لیکن اس سے مفارقت اور بھی نالپندیدہ ہے ( کیونکہ مفارقت کا مطلب موت ہے) لہذانالپندیدگی کے باوجودا سے پند کیئے رہو۔

(۵) اُحل السنة والجمراعة ،خوارج وروافض كے اندرموجود افراط وتفريط كے مابين مذہب احتمال پرقائم ہیں۔

چنانچیافراط بیہ کہ انہوں نے علی اور معاویہ رضی اللہ عنصما اوران کے ساتھ موجود صحابہ کا کرام کو کا فرکھا ہے۔ کہ انہوں نے علی اور ان کے اموال کو حلال سمجھا۔ دوسری طرف روافض کی تفریط ملاحظہ سمجھے کہ انہوں نے علی، فاطمہ اورائلی اولاد رضی اللہ تھم کے بارہ میں اس قدر نفلو سے کام لیا کہ انہیں معصوم قرار دینے گئے، اور دوسری طرف تمام صحابہ کواپے بعض اور سب و شم کا نشانہ بنایا۔



اُهل النة والجماعة تمام محلبهٔ كرام مے مبت كرتے ہيں،ان كے ساتھ دوتى اور ولاء قائم كرتے ہيں ،اورانبيس الكے اصل مقام ومرتبہ پر فائز بجھتے ہيں،اوركى محانی كے مصوم ہونے كاعقيد ونہيں ركھتے۔اس سلسلہ بيس امام لححاوى أحل السنة والجماعة كاعقيدہ بيان كرتے ہوئے فرماتے ہیں:

'' ہم رسول اللہ اللہ کے تمام صحابہ ہے مجت کرتے ہیں اور کسی کی محبت ہیں نہ تو افراط وغلو کے قائل ہیں اور نہ ہم کسی کی صحابی ہے بغض و براء کا نظر بیدر کھتے ہیں۔اور صحابہ کرام کا بغض رکھنے والا اور انہیں کلمہ خیر سے یا دنہ کرنے والا ہمارے نزدیک نفرت و بغض کا مستحق ہے۔ہم ہمیشہ خیر کے ساتھ صحابہ کا ذکر کرتے ہیں ،اکئی محبت دین ،ایمان اور احسان ہے ، جبکہ ان کے ساتھ بغض وعداوت رکھنا گفر ، نفاق اور مرکشی ہے۔ ''

واضح موكد في الاسلام ابن تيميدر حمد الله في ان اموركوكد جن من أهل النة والجماعة ، بقيد فرق كدرميان راواعتدال برقائم بي كود العقيدة الوا سطية " من اجمالاً ميان فرمايا ؟ چناني فرمات بين:

'' اهل النة والجماعة صفات بارى تعالى ك باره مين أهل تعطيل جميه اورابل تمثيل مشهد كا افراط وتفريط اورافعال عباد مين جربيا ورقد ربيكي افراط وتفريط، اوروعد وعيد ك باب مين مرج چنداہم فوائد کی افراط و تفریط ، اور ایمان ودین کے باب میں خواری و معتز لداور مرجد وجمیہ کی افراط و تفریط کے مابین و تنزیط اور ایمان ودین کے بارہ میں رافعند اور خوارج کی افراط و تفریط کے مابین راواعتدال پرقائم میں۔''

#### الفائدة الثالثة

عقيد ة أهل ا لسنة وا لجماعة مطابقة للفطرة .

#### تيسرا فائده:

تیسرافا کدہ بیہ کہ اہل الت والجماعة کاعقیدہ فطرت کے مطابق ہے۔ صحیح بخاری (۱۳۸۵) اور صحیح مسلم (۲۲۵۸) میں (اور بیالفاظ صحیح بخاری کے ہیں) ابوھریرۃ رضی اللہ عنہ سے مردی ہے نجی تعلیق نے فرمایا: [ہر بچہ فطرت اسلام پر پیدا ہوتا ہے بچراس کے ماں باپ اے یہودی، یا نصرانی یا مجوی ہنادیتے ہیں ......]

محی مسلم (۲۸۷۵) میں عیاض بن حارالجافعی ﷺ سے مروی ہے، (حدیثِ قدی) اللہ تعالی فرماتا ہے:

[ .....اور میں نے تو اپنے تمام بندوں کو حفاہ پیدا کیا ہے گرشیاطین نے ان کے پاس آگر انین ان کے دین سے برگشتہ کردیا، اور میری حلال کردہ اُشیاء کو حرام کردیا، اور انہیں میرے ماتھ شرک کرنے کا بھم دے دیا، حالا تکہ شرک ایک ایس چیز ہے جس کی کوئی دلیل نہیں ہے ] میدونوں حدیثیں اس بات پر ولالت کر رہی ہیں کہ دین اسلام، دین فطرت ہے، اوراً حل النیو الجماعة کا حقیدہ فطرت کے مطابق ہے، یہی وجہ ہے کہ چے مسلم (۵۳۷) ہیں معاوید بن الحکم اللی کی روایت کہ جس میں لوغری کا قصہ فدکور ہے، چنا نچیہ معاوید بن الحکم نے نہیں الحیفیت سے پیمان آلے میں اسے آزاد کردوں؟ تو نمی علنے السلام نے (بیرجائے کیلئے کہ وہ مسلمان ہے یا نہیں) فرمایا: اسے میرے پاس لاؤ چنا فیجہ معاوید فرماتے ہیں: میں لے آیا، تو آپ متعلقہ نے پو چھا: اللہ

﴿ ءَ أَمِنتُهُ مَّنُ فِى السَّمَاءِ أَنُ يَخْسِفَ بِكُمُ الْارُضَ فَإِذَا هِى تَمُورُ. أَمُّ أَمِنتُمُ مَّنُ فِى السَّمَاءِ أَنُ يُرْسِلَ عَلَيْكُمُ حَاصِبًا فَسَتَعُلَمُونَ كَيْفَ نَذِيْرٌ ﴾ (الملك:١٦،١١) ترجم: "كماتم ال بات سے بِخوف ہو گئے ہوكہ آسانوں والا جہیں زمین میں وحنسادے اوراجا تک زمین لرزنے گئے۔ یا كماتم ال بات سے عربہ ہوگئے ہوكہ آسانوں والاتم پر پُتر برسادے؟ پھر قرجہیں معلوم ہوتی جائے گا كہ مربراؤرانا كيساتما"

ان دونوں آتیوں سے بھراحت اللہ تعالی کا آسان میں ہونا ثابت ہورہا ہے۔ 'السماء'' سے مرادیا تو علویعتی بلندی ہے اوریا ''فی '' بمعٹی''علی '' ہے، جیسا کہ قولہ تعالیٰ: ﴿وَوَلاَ صَلَبَنَكُمْ وَلَى جُدُو عِ النَّحُل ﴾ میں ''فی '' '' علی '' کے معتی میں ہے۔ جولوگ جتا ہے مرشِ علم کلام بیں وہ اللہ تعالیٰ کے علوکو علوِ قدر ومرتبہ اور علوِ قبر پرمحول کرتے ہیں (علوذات نہیں مانے) جبر اعلی اللہ تعالیٰ کے علوسے علوِ قدر رعلوقہ اور علوذات سب مراد ہیں۔ اعلیٰ النت والجماعة کا عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے علوسے علوقد ر، علوقہ راور علوذات سب مراد ہیں۔ بعض متعلمین سے الی عبارات منقول ہوئی ہیں جن میں وہ بیا عتر اف کرتے ہوئے نظر آئے بین کہ '' نجات وسلامتی کا راستہ ہماری فلسفیانہ موڈگا فیال نہیں، بلکہ ہماری بوڑھی بزرگ خواتی نا عقیدہ ہے جوانتہائی سادہ اور فطرت کے عین مطابق ہے۔''

شارح الطحاوية نے ابوالمعالی الجو بنی کا ایک کلام نقل کیا ہے جس میں وہ علم کلام کی ند<sup>ست</sup> کرتے ہیں: (اپنی عمر کا ایک طویل حصہ علم کلام کی گھتیاں سلجھاتے ہوئے گزارنے والا می<sup>شخش</sup> بالآخر) اپنی موت کے وقت کہ گیما:



" ميں اپنی والدہ کے عقیدہ پر مرتابوں "

بیالفاظ مجی منقول ہیں کہ: " میں نیشا پور کے بوڑھے بزرگوں کے عقیدہ پر مرتا ہوں" امام رازی جو متکلمین کے سرخیل شار ہوتے ہیں، "لسان المیز ان" (۳۲۷/۳) میں ان کے ترجمہ میں ہے:

" وہ اصول کلام میں تجرِعلمی کے باوجود کہا کرتے تھے کہ کامیاب تو وہی ہوگا جو عجائز لیعنی بوڑھی خواتین کے سادہ اور مطابق فطرت عقیدے کواپنالے "

ابومحمد الجوینی جوامام الحرمین کے والد ہیں ،اپنے اشعری مشائع کو تھیجت کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

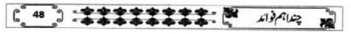
'' جو خض اتنا کچھ پڑھ لینے کے باوجوداب تک اپنے معبود کی جہت کو نہیں پہنچان پایا،اور ایک بکریاں چرانے والی لونڈی (جس نے نمی الطبیۃ ہے کہا تھا کہ اللہ آسان میں ہے)اس سے زیادہ اللہ کو جانتی ہے، تو پھراس پڑھے لکھے محض کا دل ہمیشہ اند چروں اور تاریکیوں میں بھٹاتا رہے گاجوا بمان ومعرفت کے انوار ہے بھی منوز نہیں ہو سکے گا۔ ''

("مجموعةالرسائل المنيرية"(١٨٥/١)

''طبقات ابن سعد ''(۳۷۸/۵) میں سیح مسلم کی شرط پرجعفر بن برقان سے مروی ہے، فرماتے ہیں:ایک فخض عمر بن عبدالعزیز کے پاس آیا،اور بدعات واحواء کے تعلق سے کچھ ہاتیں پوچیس، تو آپ نے فرمایا:

'' ان بڑے بڑے لکھاریوں کے ﷺ (خالص الفطرت) بچے اور اعرابی کے عقیدے کو تھام لو،اوراس کے سواہر چیز بھول جاؤ''

امام نووی نے بھی' تھا ذیب الاسماء واللغات ''(۲۲/۲) میں بیتول ان کی طرف منسوب فرمایا ہے۔



#### الفائدة الرابعة

الكلام في الصفات فرع عن الكلام في الذات والقول في بعض
 الصفات كالقول في البعض الآخر .

### چوتها فائده:

صفات باری تعالی میں گفتگوذات باری تعالی میں گفتگوکی فرع ہے، اور بعض صفات باری تعالی میں گفتگو کی طرح ہے گفتگو دیکر صفات باری تعالی میں گفتگو کی طرح ہے

جمیہ اور معتزلہ اللہ تعالی کی ذات کوتو ٹابت کرتے ہیں کین صفات کا الکار کرتے ہیں، ہم ان

ہمیہ اور معتزلہ اللہ تعالی کی صفات میں کلام، اس کی ذات میں کلام کی فرع ہے، جیسے اللہ تعالیٰ کی

ذات کو بایں طور مانتے ہو کہ وہ ذات مخلوقات کی ذات کے مشابہ نہیں ہے، و کسی ہی اس کی وہ
صفات جو کتاب وسنت سے ٹابت ہیں آئیس ای طرح مان لیمنا چاہیے کہ وہ مخلوقات کی صفات کے
مماثل ومشابہ نہیں ۔ یعنی ذات کی طرح صفات کو مان لینے میں کیا مانچ ہے؟

ای طرح اشاعرہ جواللہ تعالیٰ کی بعض صفات بلاتا ویل مانتے ہیں، کین بقیہ صفات ہیں تاویل کرتے ہیں، ان سے کہا جائے گا کہ اللہ تعالیٰ کی بعض صفات میں کلام، دیگر صفات میں کلام ہی کی طرح ہے، جب تم بعض صفات کے بارہ میں بیعقیدہ رکھتے ہو کہ انہیں بلاتا ویل مان لیمنا چاہیے جیسا کہ اس ذات کے لاگق ہے، تو بقیہ صفات کے بارہ میں بیعقیدہ کیون نہیں رکھتے کہ انہیں بھی



بلاتا ویل، جیسا اس ذات کے لائق ہے مان لیا جائے؟ ان دونوں قواعد کی تعمل توضیح کیلے شخ الاسلام این تیمیدر حمد الله کے رسالہ 'التد مربة '' (٣٦،٣١) کی طرف مراجعت کیجائے۔



#### الفائدة الخامسة

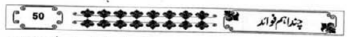
السلف ليسوا مؤولة ولامفوضة .

پانچواں فائدة:

### سلف صالحین اساء وصفات میں نہ تو تاویل کے قائل تھے اور نہان کے معنی میں تفویض کے قائل تھے

یہ بات معلوم ہے کہ سلعنِ صالحین ، صحابہ وتا بعین ، قر آن وحدیث ہے تابت اللہ تعالیٰ کے نتام اساء وصفات کو اس طرح مانتے تھے جیسے اس ذات کے بھال و کمال کے لاکن ہے ، اور اس بارہ میں تشجیہ ، تعطیل یا تکبیٹ کے روا ہونے کے قطعاً قائل نہیں تھے ....۔ لیکن طف یعنی بعد میں آنے والوں کا عقیدہ اس کے برخلاف ہے ۔ کیونکہ وہ صفات باری تعالیٰ میں تاویلیس کرتے میں اور انہیں معنی باطل کی طرف چھیر دیتے ہیں۔ اس طرح مفوضہ کا طریقہ بھی ، سلعنِ صالحین کے طریقہ کے خلاف ہے۔

مفوضه الله تعالی کی صفات کے معانی کو بھی الله تعالی کے سرد کرنے کے قائل ہیں، یعنی ان کا کہنا ہے کہ الله جانا ہے، ہم نہیں جانے ۔ مؤولہ یعنی تاویل کرنے والا گروہ، مفوضہ کے اس عمل کوسلفِ صالحین کا طریقہ قرار دیتا ہے۔ حالا تکہ میہ باطل ہے، سلفِ صالحین مفات کے معانی کی تفویض کرتے ہے، بلکہ اللہ تعالی کی صفات کی کیفیت کی تفویض کرتے ہے، بلکہ اللہ تعالی کی صفات کی کیفیت کی تفویض کرتے ہے۔ بلکہ اللہ تعالی کی صفات کی کیفیت کی تصویم کی العرش کی کیفیت کے استواعلی العرش کی کیفیت کے بارہ میں یو چھا گیا، تو آپ نے فرمایا: "الاستواء معلوم، والکیف مجھول کیفیت کے بارہ میں یو چھا گیا، تو آپ نے فرمایا: "الاستواء معلوم، والکیف مجھول



والابسمان ب واجب، والسؤال عنه بدعة "لينى الله تعالى كے استواعلی العرش كامعنی معلوم ہے، ليكن استواء كى كيفيت مجبول ہے، لہذا استواء پرائيان لانا واجب ہے اور كيفيت كا سوال بدعت ہے۔

ثابت ہوا کہ سلفِ صالحین صفات کے معنی کی تفویعن نہیں کرتے تھے، بلکہ صفات کی کیفیت کی تفویعن کرتے تھے۔اب جو مخص سے مجھتا ہے کہ صحابہ کرام اور تابعین عظام کا طریقہ معانی صفات میں تفویعن کرنا تھا، وہ تمین انتہائی خوفتاک گنا ہوں کا مرتکب بن جاتا ہے:

- (۱) ایکاس کاسلف صالحین کے ذہب سے جامل ہونا۔
  - (٢) دوسرااس كاسلفِ صالحين كوجابل قراروينا-
  - (٣) تيرااس كاسلفِ صالحين يرجموث بإندهنا-

جہاں تک اس کے سلف صالحین کے ذہب سے جائل ہونے کا تعلق ہے، تو اس کی وجہ واضح ہے، امام مالک رحمہ اللہ کا قول جو ابھی گزرااس مے نیج سلف کا صاف پتا چل رہا ہے، لیکن چف سلف صالحین کا ذہب جانبا ہی نہیں۔

جہاں تک اس کاسلفِ صالحین کو جائل قرار دینے کا تعلق ہے، تو یہ بھی واضح ہے، کیونکہ اس کا یہ کہنا کہ سلفِ صالحین صفات کے معافی کی تفویض کرتے تھے، تو اس کا مطلب یہی ہوگا کہ انہیں صفات کے معافی کافہم حاصل نہیں تھا ، لہذا وہ اللہ تعالیٰ کی ہرصفت پر یہی بات کہنے پر اکتفاء کر لیتے تھے کہ اس کامعنی اللہ ہی جانتا ہے، (اور یہ باطل ہے)

جہاں تک اس کے سلف صالحین پر جموث بائد منے کا تعلق ہو یہ بھی واضح ہے کیونکداس نے ایک باطل فر ہب کوسلف صالحین کی طرف منسوب کیا ہے، جس سے وہ بالکل بری تھے۔





#### الفائدة السادسة

كل من المشبهة والمعطلة جمعوا بين التمثيل والتعطيل .

چهٹا فائده:

### مشبہ اور معطلہ دونوں نے اپنے اپنے عقیدے میں تمثیل و تعطیل کوجمع کر دیا ہے

ہم ایک مثال سے وضاحت کرتے ہیں، کتاب وسنت میں اللہ تعالی کی صفت کام ہاہت ہم ایک مثال سے وضاحت کرتے ہیں، کتاب وسنت میں اللہ تعالی کی صفت کام ہاہت ہم کی جہری کا خاہری معنی بہی ہے کہ اللہ تعالی الفاظ واصوات کے ساتھ کلام فرماتا ہے (جس کی کیفیت ہم نہیں جانے ) اب جمیہ اور معتز لہنے ہر عم خویش اللہ تعالی کے کلام فرمائے کا وہ تصور فائن میں بٹھالیا جو کلوق کے طریقت کلام کے مشابہ ہوگا، پھراس پر بیدلازم آئے گا کہ جس طرح کا وہ تھوق کلام کرنے کیلئے بھی بیرسب ضروری ہوگا۔ محلق اور ہونٹوں کی فتاج ہا اللہ تعالی کیلئے بھی بیرسب ضروری ہوگا۔ اب چونکہ ان کے خزد یک بیدتم چیزیں مخلوقات ہی میں متصور ہیں، تواگر بیرمان لیس کہ اللہ تعالی اللہ تعالی کا مفرماتا ہے، تواس کا کلوقات کے مشابہ ہونالازم آجائے گا، لہذ اانہوں نے صفت کلام ہی۔ کا الکارکردیا۔

### 52 ी मानेशास्त्र हो

جہیے نے جوخورسا خدتھ سورات کی ممارت تعیر کی ہوہ کی وجوہ سے باطل اور مردود ہے:

(۱) اثبات صفات اور تشبید میں کوئی تلازم نہیں ہے، کیونکدا ثبات با تو تشبید کے ساتھ ہوگا، یا

تزید کے ساتھ ہوگا۔ اللہ تعالی کیلئے صفت کے اثبات کا تشبید کے ساتھ ہوتا باطل ہے، کیونکہ اللہ

تعالی نے فرمایا ہے: ﴿ لَیْسَ کَمِشُلِهِ شَیْءٌ وَهُوَ السَّمِیعُ الْبَصِیرُ ﴾ اب یہاں اللہ تعالی

کیلئے صفیت کمع وبھر ثابت ہیں، اور ساتھ ساتھ مشابہت اور مماثلت کی نفی ہمی ہے، اور یہی اللہ

تعالی کے جلال وکمال کے لاکق ہے، اور یہی حق ہے، (لہذ ااثبات صفت کیلئے لاز ما تشبید کا تصور

جمید ومعتز لدکا اپنا پیدا کردہ ہے، جومردود ہے۔)

(۲) دوسری وجہ بیہ کہ اثبات صفات ہے تشیہ لازم آنے کا ان کا جوزعم ہے، جس کی بناء پر بیصفات کا انکارر کردیتے ہیں، بذات خود آیک بہت بڑے اور بدترین محذور کے پیدا ہونے کا باعث بنتا ہے اور وہ ہے خالق کا معدومات کے مشابہ ہونا۔ اس کے بارہ ہیں اہلی علم کا پچے تھرہ گزر چکا ہے، خصوصاً امام ذھی نے حماو بن زید کے حوالے ہے جو مجود کی مثال بیان کی ہے جس شن مجود والوں نے اپنے گھر مجود کا درخت ہونے کا دعویٰ کیا لیکن جب ان سے مجود کر درخت کی تمام صفات کا پوچھا گیا تو ہرصفت کی نفی کی، جس پر ان سے کہا گیا کہ تمہارے گھر میں مجود کا دوخت نہیں ہے۔ چنا نچے فائدہ نمبر (۳) ہیں اس کی تفصیل موجود ہے (خلاصہ بیہ ہے کہ معطلہ نے دخیرے اللہ تعالیٰ کی صفات کا انکار کیا، تو اس ذات کوصفات سے معطل کر کے معدوم جیسا بنادیا جوان کے پیدا کیئے ہوئے محذور سے زیادہ محذور ہے)

(۳) تیسری وجہ یہ کہ بعض مخلوقات کا کلام کرنا ثابت ہاوروہ مخلوقات کے طریقہ کلام سے یکسر خالف ہے، چنا نچے بکری کی دئی جس میں نجی اللہ کیا تھے زہر ملادیا گیا تھانے نجی اللہ ہے ۔ بات کی اور آپ اللہ کواپنے زہر آلود ہونے کی خبر دی۔ (ابوداؤد،۱۳۵۵،۱۰۳۵)

صحیمسلم (۷۷۲۲) میں جابر بن سمرة رضى الله عنه كى روايت برسول الشطيعية فرمايا:



[ میں مکہ میں ایک پھڑکو جانتا ہو جومیری بعثت ہے قبل جھے سلام کیا کرتا تھا، میں اے اب

مجمى ربيجإنتامول]

ید دنیا کے اندر بعض مخلوقات کے کلام کرنے کی مثالیں ہیں، آخرت میں بعض مخلوقات کے کلام کی اللہ تعالی نے خبر دی ہے، چنا نچے فرمایا:

﴿ ٱلْيَـوُمَ نَـخُتِـمُ عَـلَـى ٱفْـوَاهِهِـمُ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيُهِمُ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمُ بِمَاكَانُوا يَكْسِبُونَ ﴾ (لي: ٢٥)

ترجمہ: ''ہم آج کے دن ان کے منہ پرمبریں لگادیں گے اور ان کے ہاتھ ہم ہے با تی کریں گے اور ان کے پاؤں گو اہیاں دینگے ان کا موں کی جووہ کرتے تھے''

اورڤرمايا:﴿ حَتَّى إِذَ اصَاجَاءُ وُاهَاشَهِدَ عَلَيْهِمُ سَمْعُهُمُ وَأَبْصَارُهُمُ وَجُلُودُهُمُ بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ . وَقَالُوا لِجُلُودِهِمُ لِمَ شَهِدَتُمُ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَنَااللهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلُّ شَيْءٍ وَّهُوَ خَلَقَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (فعلت:۲۱،۲۰)

ترجمہ: '' یہاں تک کہ جب بالکل جہنم کے پاس آجا کیں گے ان پر ان کے کان اور ان کی اس کے ان پر ان کے کان اور ان کی آ آٹکھیں اور ان کی کھالیں ان کے اعمال کی گوائی دیں گی۔ بیا پٹی کھالوں سے کہیں گے کہتم نے تعارف خلاف شہادت کیوں دی؟ وہ جواب دیں گی کہ جمیں اللہ تعالی نے قوت کو یائی عطافر مائی جس نے ہرچے کو بولئے کی طافت بجشی ہے ،ای نے جمہیں اول مرتبہ پیدا کیا اور ای کی طرف تم سب لوٹائے جاؤگے''

کیا یہاں بھی کہوگے کہ دئی ، پھر ، ہاتھوں اور پاؤں کا زبان ، حلق اور ہونٹوں کے بغیر کا ہم ممکن نہیں ہے۔ جب ان کلوقات کا کلام کرنا ثابت ہے اور وہ بھی اس طرح جوعام مخلوقات کے طریقتہ کلام سے مختلف ہے ، تو پھر اللہ تعالیٰ جس کی قدرت کی کوئی انتہا نہیں اس کی صفتِ کلام کو مخلوق کے مشابہ قرار دینے کی کیا ضرورت اور مجبوری ہے؟

### ्र इस्राज्यायः है

یہاں امر واجب یمی ہے کہ اللہ تعالی کی صفت کلام برحق ہے،اس کا اثبات واجب ہے، بالکل ای طرح جس طرح اس کی شانِ کمال وجلال کے لائق ہے۔

اس تقریرے ثابت ہوا کہ معطلہ نے تعطیل کے ساتھ ساتھ تشبیہ کا بھی ارتکاب کیا ہے۔ (لینی اللہ تعالیٰ کومعدوبات سے تشبید دیتے ہیں)

جس طرح معطلہ نے تشبید کا ارتکاب کیا ہے، ای طرح مصبہ نے تعطیل کا ارتکاب کیا ہے۔ چنانچہ اگر چہ انہوں نے اللہ تعالیٰ کی صفات کا اثبات کیا ہے کیان اسے تلوقات کے مشابہ قرار دے ویا ہے ۔۔۔۔۔ چنانچہ وہ معطلہ بھی ہو گئے کیونکہ انہوں نے صفات کو اس طرح نہیں مانا جس طرح اللہ تعالیٰ کے لائق شان ہے۔ تو کیوں کہ بیاننا خلاف شریعت ہے لہذاوہ مانے کے باوجود مشراور معطل قراریائے۔



#### الفائدة السابعة

متكلمون يذ مون علم الكلام ويظهرون ا لحيرة وا لندم .

### ساتوان فائده:

بعض متکلمین کاعلم کلام کی ندمت کرنا اورعلم کلام کے ساتھ تعلق کی وجہ سے جیرت وندامت کا اظہار کرنا۔

الله المنة والجماعة كاعقيده كتاب الله وسنت رسول التعليظة كى دليل ،اور سحابه كرام رضى التعليظة كى دليل ،اور سحابه كرام رضى الله تعنقم وارضاهم كفهم پرجن ب به بهت اى سخرا ، روش ، واضح اور بين عقيده ب جس بيس البهام يا ويجيدگ نام كى كوئى چيز بيس ب-ان لوگوں كے برخلاف ، جنهوں نے عقيده كے سلسله بيس عقول پراعتاد كيا، نقول ( يعنی قرآن وصديث ) بيس من مانى كى ، تاويليس كيس اور فدموم تم كے علم كلام پراسي معتقدات كى بناء قائم كردى - جبكة علم كلام كے نقصانات سے توان لوگوں نے بھى كلام پراسي معتقدات كى بناء قائم كردى - جبكة علم كلام كے نقصانات سے توان لوگوں نے بھى

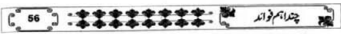
چنداہم فوائد میں جنداہم فوائد کے ساتھ مسلک وہتلی رہے، بلکدایک فضول اور بے مقعد کام ش تھیچ اوقات پر نیز خن تک رسائی حاصل ندہونے پر عدامت و فجالت کا اظہار کرتے رہے۔ ان کا انجام کارتجر، سرگردانی اور عدامت کے سوا کھے ندہوتا، البت بعض لوگوں کو اللہ تعالی نے علم کلام کے زک اور طریقت سلف کی اتباع کی توفیق دے دی۔ انہوں نے پھر علم کلام کی خوب غدمت وشاعت بیان کی۔

ابوحالدالغزالی رحمداللہ جوعلم کلام میں حمکن ورسوخ میں خوب شہرہ رکھتے تھے، کیکن پھر بالآخر انہوں نے علم کلام کی فدمت کی اور بہت ڈٹ کر فدمت کی ،اور گھر کے جمیدی سے بہتر خبرکون دے سکتا ہے؟ وہ اپنی کتاب 'احیساء عسلوم السدیس ''(۹۲،۹۱) میں علم کلام کے نقصانات وقطورات بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

" جہاں تک علم کلام کے نقصانات کا تعلق ہے تو اس کا کام شکوک وشبہات ابھارنا ،عقائد میں ضعف واضحلال پیدا کرنا اور وہ جزم وقطعیت جوعقیدہ کا اصل لازمہ ہے کو یکسرزائل کردینا ہے۔ یہ مرض ابتداء ہی سے لائق ہوجاتا ہے، بھراتی پختگی آجاتی ہے کہ رجوع الی الحق کے سلسلہ میں شخوی اور قطعی دلیل کا معالمہ بھی مفکوک ہوجاتا ہے، اس حوالے سے لوگوں کے مختلف وہنی مستوی دیکھنے میں آتے ہیں۔ علم کلام کا ایک نقصان تو پہ شہرا کہ بیاعتقادِی میں ضعف اور شکوک مستوی دیکھنے میں آتے ہیں۔ علم کلام کا ایک نقصان تو پہ میں بیا کرتا ہے، دوسری طرف بینقصان بھی ہے کہ بیہ مبتدعین کے باطل عقائد کے سینوں میں مضبوطی پیدا کرتا ہے، دوسری طرف بینقصان بھی ہے کہ بیہ مبتدعین کے باطل عقائد کے مینوں میں مضبوطی وہنگی کا باعث بنتا ہے، اس طرح کہ اولاً ان کے دواعی ومحرکات انجر سے ہیں، پھر رفتہ رفتہ ان عقائد باطلہ پرمعرر ہے کی شدید حرص پیدا ہوجاتی ہے، بیصرف اس تعصب کی پیدا وار ہے جوعلم عقائد باطلہ پرمعرر ہے کی شدید حرص پیدا ہوجاتی ہے، بیصرف اس تعصب کی پیدا وار ہے جوعلم کلام کے اصل محور لیعنی جدل اور لاحاصل قبل وقال ہے جنم لیتا ہے،

الممفرال مزيد فرمات ين:

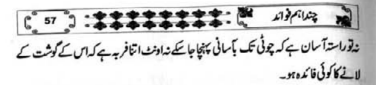
"جہال تک علم کلام کے وائد کا تعلق ہے تو لوگ سے بھتے ہیں کہ بیتھا کن کے مکشف ہونے



اوران کی حقیقی معرفت حاصل ہونے کا فاکدہ دیتا ہے، لیکن یہ بات انتہائی بعید اور نامکن ہے، علم
کلام اس پاکیزہ مقصد میں ہرگز وفانہیں کرتا، بلکہ خور کریں تو بیر تھا کتی کے کشف و معرفت سے
زیادہ خبط و صلالت پیدا کرنے کے کردار پر قائم ہے، یہ بات اگرتم کی محدث سے باالیے فخص
سے سنو کے جے تم حثوی کہتے ہوتو شایدتم ان کی ندمت اس گمان پر کرو کہ چونکد ایک محدث علم
کلام سے واقف نہیں ہے اور لوگ جس چیز سے واقف ندہوں اس کے دشمن ہوتے ہیں، لیکن تم یہ
کلام سے واقف نہیں ہے اور لوگ جس چیز سے واقف ندہوں اس کے دشمن ہوتے ہیں، لیکن تم یہ
بات اس فخص سے سنو جو علم کلام کو جانتا ہے، اور اس کی اصلیت کو پیچان لینے اور در جہ شکلمین کے
بات اس فخص سے سنو جو علم کلام کو جانتا ہے، اور اس کی اصلیت کو پیچان لینے اور در جہ شکلماد سے کا ان اختیا کی اور آخری مقام پر کھریں مارنے کے بعد اس سے ناراف تکی افتیار کر کے اسے ٹھکراد سے کی انہائی اور آخری مقام کے ذریعہ معرفت کے تھا کت
خوان لیتا ہے اور پوری بھیرت کے ساتھ یہ باور کر لیتا ہے کہ علم کا م سے ذریعہ معرفت کے تھا کت
کا راستہ بالکل بنداور مسدود ہے۔ ہاں علم کلام بعض امور کے کشف، الینا حق اور تو ریف کا باعث ضرور بنتا ہے، لیکن انتہائی ناور، اور وہ بھی ایسے امور کی جنہیں علم کلام میں تعمق کے بغیر بھی سمجھا طامین کا میں اسے اسکا ہے،

عقیدۂ طحاویہ کے شارح نے غزالی کے علم کلام کی ندمت پرمشتل اس تبعرے اور دیگر تبعروں کوفقل کرکے فرمایا ہے (ص ۲۳۸)

''اہام غزالی چیسی شخصیت کاعلم کلام کے بارہ میں میتبرہ انتہائی کمل اور قاطع جمت ہے'' پھرشار ہے طحاویہ نے بتلایا کہ سلف صالحین علم کلام کونا پہندیدہ اور قابلی ندمت بچھتے تھے جس کی وجہ بیہ ہے کہ علم کلام ایسے امور پر شتمل ہے جو جھوٹ اور مخالف جن پر بینی ہیں، ان کے یہ امور کتاب وسنت اور ان کے اندر موجود علوم سیحیہ کے مخالف ہیں۔اہلی کلام ان امور کے حصول کیلئے انتہائی سخت اور دشوار گذار راستوں پر چلتے رہے، پھران امور، جن کا فقع انتہائی کم ہے کے اثبات کیلئے طویل اور بے مقعد گفتگو کرتے اور لکھتے رہے۔اب ان کا فلسفد بلے پتلے اون دے اس کوشت کی ماند ہے جو پہاڑی ایسی چوٹی پر پڑا ہواہے جس کا راستہ انتہائی مشکل اور دشوارہے،



اہلِ کلام کے پاس جو چیز سب ہے اچھی قرار دی جا سکتی ہے، وہی چیز قرآن پاک میں اس ے کمیں بہتر اور خوبصورت تقریر وتغیر کے ساتھ موجودے۔

شارح طحادید مزید فرماتے ہیں: یہ بات ناممکن ہے کہ اللہ تعالی اور اسکے رسول مالیہ کے پایرکت کلام سے تو شفاء، ہدایت اورعلم ویقین حاصل ند ہو، مگران لوگوں کی تحریروں سے حاصل ہوجائے جوخود بھی حیران و پریشانی کے اتھاہ سمندر میں بھکو لے کھاررہے ہیں۔سنو! ہماراسب کا فرض منصی بی ہے کہ ہم اللہ تعالی اورائے رسول میں کے خرامین کواصل قرار دے دیں ،ان کے معانی پر تد ہر و تعقل کریں ، ہر شری مسئلے کی ہر مان اور دلیل خواہ عقل سلیم سے حاصل ہو یا ایک نقل ے جس کا تعلق اللہ تعالی اورائے رسول اللے کی خبرہے ہواچھی طرح پیجان لیس، پھراس دلیل کی می دلالت جان لینے کے بعد، لوگوں کے اقوال ، جواس دلیل کے موافق بھی ہوسکتے ہیں اور عَالف بھی، کواس دلیل پر پیش کیا جائے، اگران کی بات رسول اللہ ﷺ کی بیان کردہ خبر کے موافق ہوتو تبول کر لی جائے ، مخالف ہے تورد کردی جائے۔

شارح طحاوید (ص۲۳۷) میں مزید فرماتے ہیں: ابن رشد الحقید ، جو کہ فلاسفہ کے مذہب ومقالات كوسب ، وحكر كرجائ والاتحالي كاب "تهافت التهافت "مل ككمتاب: (فلاسفہ ومتکلمین میں ہے) کسی نے الہیات (عقائد) کے بارہ میں کوئی قاملی اعتبار بات کلھی ٢٤ اى طرح آمدى جواي دوركى بوى شخصيت شار بوتا تھا بوے بوے مسائل ميں مجملاء حرت بے کھڑا ہے۔امام غزالی رحمہ اللہ، ساری عرفسافہ و کلام میں مسلک رہنے کے بعد آخری عمر میں بہت ہے مسائل کا میہ میں توقف وتیر گی میں جمینے دکھائی دیتے اور بالآخران طرق سے تائب موكررسول الشفاضية كي احاديث يرجمةن متوجه موسكة اور پجراي سلسلة مباركه مين تاحيات



مھتغل رہے جی کہ انقال کے وقت بھی سیح بخاری ان کے سینے پڑھی۔

ای طرح امام ابوعبدالله محدین عمر الرازی اپنی اقسام اللذات کے موضوع پرتح ریکردہ کتاب میں بیا شعار لکھنے پر مجبور ہوئے:

ترجمہ: (۱) عقلوں کے ہرا قدام کی انتہاء جیرت اور بندش ہے جبکہ عقلوں کی بنیاد پر دنیاوالوں کی ہرکوشش ناکام ونامراواور گمراہی ہے۔

(۲) ہماری رومیں ہمارے جسمول مے متوحش ونامانوس بیں، اور ہماری ونیا کا حاصل محض اذیت ووبال ہے۔

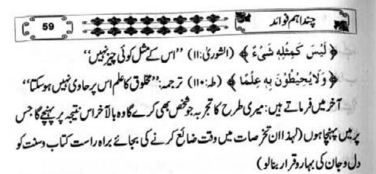
(۳) پوری عمر کمبی کمبی بحثوں ہے ہمیں سوائے قبل وقال جمع کرنے کے اور پچھ حاصل شہوا۔ (۴) ہم نے کتنی سلطنتیں اور ایکے سربراہ دیکھے تکرسب بڑی تیزی سے ہلاکت کا شکار ہو کر گزر

2

(۵) کتنے ہی پہاڑ دیکھے جن کی چوٹیوں کولوگوں نے سرکیا،اب ان میں سے کوئی ٹہیں ہیا، جبکہ پہاڑ اپنی جگہ ای طرح قائم ہیں۔

امام رازی مزید فرماتے ہیں: میں نے علم کلام کے طرق اور فلفی نیج پر بردا خور وخوش کیا ہوا ہے، لیکن ان میں کسی بھار کے علاج یا کسی بیا ہے کی سرائی کی کوئی صلاحیت نہیں ہے، کمل طور پر درست راستہ وہی ہے جوقر آن مجید نے چیش کردیا ہے، چنا نچہ اللہ تعالیٰ کی صفات کے اثبات میں اللہ تعالیٰ کے بیفر امین براھو!:

﴿ اَلرَّ حُمَٰنُ عَلَى الْعَرُشِ اسْعَوٰى ﴾ (ط:۵) ترجمہ:''جودِحُن ہے حُمْن پرقائم ہے'' ﴿ اِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ ﴾ (فاطر:۱۰) ترجمہ:''تمام رِّستھرے كلمات اسكى طرف چڑھتے ہیں'' جَهُ نَى (صفات نقص) كيليے ان فراہين كو پڑھو!



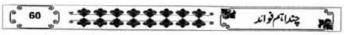
مین ابوعبدالله محدین عبدالکریم الشحر ستانی فرماتے ہیں کدانہوں نے فلاسفہ و تنگلمین کے پاس حیرت و ندامت کے موا کچنیس و یکھا۔ان کے دوشعر ملاحظہ کیجے:

وسيرت طرفي بين تلك المعالم عسلسي ذقس أو قارعاسين نادم لعمري لقد طفت المعاهد كلها فلم أو الاواضعا كف حائر

ترجمہ: قتم سے! میں فلسفہ و کلام کے تمام مدارس کی خاک چھان چکا ہوں، مجھے یہاں پر ہر فض چیرت و ندامت کے بوجھ تنے دہے اپنی شوڑ ک پید ہاتھ رکھا دکھا کی دیا۔ ابوالمعالی الجوینی رحمہ اللہ فریاتے ہیں:

ووستواعلم کلام ہے کی منم کا تعلق جوڑنے کی کوشش نہ کرنا،اس علم کلام نے جھے جس مقام پر لا کھڑا کیا ہے اگر جھے پہلے سے انداز ہوتا تو میں ہرگز اس کے ساتھ مسلک نہ ہوتا۔

لا حرا ایا ہے اگر بھے پہلے ہے اندازہ ہوتا تو ہی ہر لزاس کے ساتھ مسلک نہ ہوتا۔
موت کے وقت فرمایا: ہیں ہوئے تاریک وعمیق سندر ہیں داخل ہو گیا اور مسلمانوں اور ان کے
پاکیزہ کلام سے پہلوتھی برتنے ہوئے ایک الی وادی ہیں داخل ہو گیا جس سے مجھے وہ رو کتا
سے ،اور اب اگر جو پنی کے بیٹے کو پر وردگاری رحت حاصل نہ ہوئی تو کمی بر ہادی کے سوا پچھ
تیں ....۔اور اب میں اپنی موت کے وقت بیا علان کر رہا ہوں کہ میں اپنی والدہ کے عقیدے پر
ہوں کہا یالوں کہا: میں نیسا پوری بوڑھوں کے سید ھے ساد ھے عقیدے پر ہوں۔



معسالدین خروشای جن کا فخرالدین رازی کے انہتائی خاص شاگردوں میں شار ہوتا ہے،
اپ ایک دوست سے ملاقات کیلئے گئے ،ان سے پوچھا: تبہارا عقیدہ کیا ہے؟ اس نے جواب
دیا: جوتمام مسلمانوں کا ہے، پوچھا: تبہیں اس عقید سے پردل کا پوراانشرار اور یقین حاصل ہے؟
دوست نے کہا: بالکل کہا: اس عظیم نعمت پراللہ تعالی کا شکر بجالا کو ،اللہ کی شم! میراحال بیہ وچکا ہے کہے بچھ نہیں آری کہ کیا عقیدہ اپناؤں! اللہ کی شم جھے بچھ نہیں آری کہ کیا عقیدہ اپناؤں! اللہ کی شم جھے بچھ نہیں آری کیا عقیدہ اپناؤں! اللہ کی شم جھے بچھ نہیں آری کہ کیا عقیدہ اپناؤں! پھراس قدر روئے کہ پوری داڑھی آنووں سے کی شم جھے بچھ نہیں آری کہ کیا عقیدہ اپناؤں! پھراس قدر روئے کہ پوری داڑھی آنووں سے بھی گئی۔

ابن الي حديد الفاضل، جوعراق مين اس كمتب تعلق كي شهرت ركعة بين فرمات بين:

فيك يما أغلوطة الفكر حار أمرى وانقضى عمرى سافرت فيك العقول فما ربحت الا أذى السفر فلحى الله الألى زعموا انك المعروف بالنظر كذبوا ان الذى ذكروا خارج عن قوة البشر

ترجمہ: (۱) اے بح فکری (فلفہ وکلام) تھے سے تعلق میں پوری عرک می اور جرت کے سوا کھے نہ بایا۔

۔ ۔ (۲) تیرے حصول کے خاطر عقلوں نے لیے لیے سفر کیئے لیکن سفر کی تعکان واذیت کے سوا کچھوفا کدہ ندہوا۔

(٣) الله تعالى ان لوكول كوبر بادكرد يجن كاخيال ب كه تو نظر واستدلال كاحق سكهاتي

ے۔ (۴) جنہوں نے بیکہا جھوٹ کہا، بیمعاملہ تو انسانی طاقت سے باہر ہے (یہاں تو محض اللہ

# الله جمام والد

تعالی اورائے رسول ملک کے اخبار وفرامین کو تبول کرنائی موجب عافیت ہے)

خونجی نے اپنی موت کے وقت کہا: جو کچھ میں نے پڑھااس کا ماحسل میہ ہے کہ ہرممکن ،مرخ ك هناج به المجابي مونا ايك سلى وصف ب المسكويا اب جبكه مين موت كے مند ميں مول علم ومعرفت سے بالكل كوراموں\_

علم کلام کا ایک اور را بی کہتا ہے: میں اپنے بستر پر لیٹنا ہوں اور لحاف اپنے منہ پر رکھ لیتا ہوں اور مختلف متکلمین کے دلاکل میں مقارنہ ومقابلہ شروع کرتا ہوں، فجر طلوع ہوجاتی ہے اور میں کسی ميتي تك نبيل بيني يا تا-

(شارح طحادیه مزید فرماتے ہیں)اب فلاسفه ومتکلمین کو دیکھو کہاس قوم کا ایک فخض اپنی موت کے وقت نیسا پور کے بوڑھیوں کے مذہب اور عقیدے کو اپنانے کا اعلان کر رہاہے، کو یاوہ اور بحث وتحیص کے بعد جنگی صحت کا قطعی فیصلہ کرلیا جا تا لیکن پھران کا فاسد ہونا ڈابت ہوجا تا، یا ان کا مجیج ہوتا بھی ثابت ندہویا تا، آج ان سب کو محکرا پکے ہیں، اوراس عذاب ہے گال کر کس مقام پر کھڑے ہیں؟ ایسے مقام پر جہال سچے اہل علم کے پیر دکار چھوٹے چھوٹے بیجے جورتیں اوراعرانی پہلے سے موجود ہیں۔ ( گویا فلسفہ و کلام کی انتہاء جس مقام پر ہور ہی ہے وہال سے فالص عقیدۂ شرعیہ کی ابتداء ہور بی ہے)

امام الحرمين كوالد، ابوجم الجويق (علم كلام ساهتكال كى بناء ير) الله عزوجل كى صفات کے بارہ میں ایک عرصہ جیرت واضطراب کا شکار رہے بھر بالاً خرسان صالحین کا غد ہب اپتالیا اور ال تعلق سے اسپنے اشعری اساتذہ کو خیرخواجی کا خط بھی لکھاجو "مجموعة الرسائل المنيوية" (ارا ما، ١٨٧) ين شائع مو چڪا ب





#### الفا ئدة الثامنة

هل صحيح أن أكثر المسلمين في هذا العصر أشاعرة؟ آشهوان فأئدة:

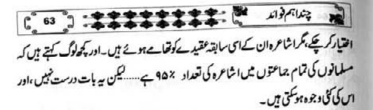
کیا بیات درست ہے کہ آج مسلمانوں کی اکثریت اشعری ندہب پر قائم ہے؟ سیریل سال کی ایک میں مان مناسب

واضح ہوکداشعری فرہب کے حاملین ،ابوالحن اشعری کی طرف منسوب ہیں ،جن کا نام علی بن اساعیل تھا، جن کا مستسم میں انقال ہوا۔ رحمة الله علیہ

عقیدہ کے سلسلہ میں ان پر تنن دورا کے۔

> ﴿ لَيْسَ كَمِثُلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ ﴾ (الثورلى: ١١) ترجمه: ١٥س عش كوئى چيزمين اوروه من والاو يكف والاسخ

اب امام الوالحن الاشعرى توابي سابقة عقيد ك رجوع كر عقيدة اهل السنة والجماعة

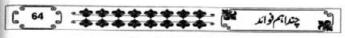


(۱) ایک تو بید که اس طرح کے اعداد و شار کالعین ایک انتہائی دقیق متم کے احصائیے کی متعاصٰی ہے، اور ایسا بالکل نہیں ہوسکا، اور معاملہ خالی دعویٰ کی حد تک ہے۔

(۲) بده فیصد تعداد کی اس نبست کواگر شلیم بھی کرلیں تو پیدند بب اشاعرہ کے حق ہونے کی ولیل نہیں ہوگی؛ کیونکہ عقیدہ کی صحت وسلائتی کی دلیل کشرت تعداد نہیں ہوتی، بلکہ صحت وسلائتی عقیدہ کی دلیل تو اس امت کے سلف صالحین بعنی سحابہ کرام اوران کے پاکیزہ ومبارک منجے کی احت ہے کہ چوتھی صدی ہجری میں فوت ہونے والے فیض کا عقیدہ، احباع ہے کہ جوتھی صدی ہجری میں فوت ہونے والے فیض کا عقیدہ، جس سے وہ رجوع بھی کر چکا ہے کیسے قابل ا تباع ہوسکتا ہے؟ اور عقیدے کا معاملہ تو دین میں مب سے اہم ہے، پھراس انتہائی اہم معاملہ میں حق صحابہ کرام ، تابھین عظام و تیج تابعین سے کیے تی وقع جو برہا اورا کیے الیکھی شیر کا ہم معاملہ میں حق صحابہ کرام ، تابھین عظام و تیج تابعین سے کیے تی وقع جو برہا اورا کیے الیکھی شیر کا ہم معاملہ میں حق صحابہ کرام ، تابھین عظام و تیج تابعین سے کیے تی وقع جو برہا اورا کیے الیکھی شیر کو کی معقولیت ہے!

(٣) تیسری بات بیہ کہ اشاعرہ کا ند ب تو وہ لوگ افتیار کیئے ہوئے ہیں جنہوں نے بیہ عقیدہ اشاعرہ کے علمی مراکز میں یا مجراشعری ند ب کے حال مشائ کے سیکھا، جبکہ عوام الناس اور جن کی تعداد بہت زیادہ ہے، اشعری ند ب کے بارہ میں کچھنیں جانے، بلکہ وہ تو اس قطرت اور جن کی تعداد بہت زیادہ ہے، اشعری ند بہت کے بارہ میں کچھنیں جانے، بلکہ وہ تو اس قطرت پر قائم ہیں جس پر اس لونڈی کا عقیدہ تھا، جو سیح مسلم کی روایت میں ذکر ہوچکا اور الحمد اللہ احتماد کا عقیدہ قطرت کے عین مطابق ہے، اس کی کچھ وضاحت فائدہ نم سرم میں ہوچکی ہے۔





#### الفائدة التاسعة

عقيدة الأئمة الأربعة ومن تفقه بمذاهبهم

نوال فائدة:

### أئمهار بعداوران كے نداہب كے فقہاء كاعقيدہ

اهل السنة کے ائمہ میں سے امام ابوصنیفہ، امام مالک، امام شافعی اور امام احمد بن صنبل تحصم اللہ کے (اساءِ گرامی بطور خاص ذکر کیئے جاتے ہیں ) ان تمام اُئمہ کرام کاعقبیدہ وہی تھا جو صحابہ کرام کا اور ان کے منچ پر چلنے والے ان کے اتباع کا تھا۔

ان اُتَدِ کے بعد فقد کی باگ ؤورسنجالنے والے علاء وفقہاء کے مختلف ذبن سائے آتے

ہیں، کچھ وو علاء ہیں جو فروق مسائل ہیں ان اُتَد کے علم سے استفادہ تو کرتے ہیں گین ان کا اصل
اعتاد دلیل پر ہوتا ہے، چنا نچہ ان کے امام کا جو قول کتاب وسنت کے مطابق ہوتا ہے اے لیے
اعتاد دلیل پر ہوتا ہے، چنا نچہ ان کے امام کا جو قول کتاب وسنت کے مطابق ہوتا ہے اے لیے
لیتے اور جو قول کتاب وسنت کی دلیل کے ظلاف ہوتا ہے اے چھوڑ دینے کے آئے پڑھائم ہیں، ان کا
مستند ہیہے کہ ہمارے اماموں نے بھی وصیت کی ہے ( یعنی ہم کوئی بات کہیں اور کتاب وسنت کی
دلیل اس کے خلاف ہو تو ہمارے قول کو دیوار سے دے مارو) ان فقہاء کرام نے عقیدہ کے
مسائل ہیں بھی اپنے اپنے اُتَم کے منج سے پوری پوری موافقت کی ۔۔۔۔۔۔ پچھے ایسے حضرات بھی
مسائل ہیں بھی اپنے اپنے اُتَم کے منج سے پوری پوری موافقت کی ۔۔۔۔۔۔ پچھے ایسے حضرات بھی
ہی قول رائے اوراس کی دلیل معلوم کرنے کی کوشش ہی نہیں گی۔
ہی قول رائے اوراس کی دلیل معلوم کرنے کی کوشش ہی نہیں گی۔

اس طبقہ کے علاء وفتہاء میں ہے گوجش علاء نے عقیدہ کے مسائل میں بھی اپنے اماموں کا اجاع کی لیکن بہت ہے علاء نے ان مسائل میں اشعری فد ہب کی اجاع کر لی ( یعنی فروعی مسائل میں اپنے امام کی تقلید میں اتنی شدت کہ گویا وہ معصوم ہیں، بلکہ پعض اوقات اسے قول کو قبول کرلیا اور اس کے مقاطح میں اللہ تعالی اور اس کے رسول فائلے کے فرمان کی پروانہ کرتے ہوئے اسے چنداہم نواند کے اس دیا ہے ہیں جب اعتقادی مسائل کا معالمہ آیا جوفر وی مسائل ہے کہیں شکر ادیا اور پس پشت ڈال دیا ہیں جب اعتقادی مسائل کا معالمہ آیا جوفر وی مسائل ہے کہیں اہم ہیں توان میں اپنے اس امام کو بھی چھوڑ دیا اور اشاعرہ کے ندہب سے نسلک ہو گئے۔)

ہم ہیں ہم مثال کے طور پر امام ابوجعفر الطحاوی کا نام پیش کرتے ہیں، جن کا تفقہ تو نہ ہب خنی پر سے کیا تھیدہ کے اعتبار سے سلفی صالحین صحابہ کرام کے منج پر قائم ہیں، چنا نچہ انہوں خنی پر ہے لیکن عقیدہ کی تعالم کیا ہم بھی بطور مثال کیا ہم بھی کھی ہے۔ اس طرح اس کتاب بھی کھی ہے، اس طرح اس کتاب کے شارح علی بن ابی العزائھی کا نام بھی بطور مثال پیش کیا جا سکتا ہے، جن ان طرح اس کتاب کے شارح علی بن ابی العزائھی کا نام بھی بطور مثال پیش کیا جا سکتا ہے، وقتمی اعتبار سے حفی ہے کہیں عقیدہ تھے۔

ندمبوشافعی میں عبدالرحل بن اساعیل الصابونی صاحب کتاب "عفیدة السلف و اصحاب المحدیث "،امام ذم بی صاحب کتاب" المعلو" اورا بن کشرصاحب تفیر کانام بطور مثال پیش کیا جاسکتا ہے۔

ند مب ما لكى ش ابن البي زيد القير وانى ، ابوعمر الطلمتكى اورا بوعمر بن عبد البرك نام ، جبكه ند مب حنبلى عبد الم ابن تيميد ، الم ابن القيم اورامام محمد بن عبد الوباب وتمهم الله كنام بيش كية جاسكة بين من المام ابن القيم رحمد الله في كتاب "السصواعق المسر سلة على السجه مبية والشات القيم رحمد الله في كتاب "السحواعق المرسلة على السجه مين استواء كا والسمع طلة "من ان الوكول كرد من جوالله تعالى كاستواء كل المواعق المرسلة " من استواء كل المواعق المرسلة " النا الموسلة بحى ما حظ كر اليحة )

### 66 ी स्थानिक स

حافظ ابوعمرا بن عبدالبر كشيخ بين الني عظيم الشان كتاب "الموصول الى معرفة الأصول"
من فرمات بين اهل المنة كاس عقيده پراجماع قائم ب كدالله تعالى اپ عرش پرمجاز أنهيس بلكه
هنيقة منوى ب .... اس بات پرانهوں نے اپنى كتاب ميں صحابہ كرام ، تابعين عظام اور تج
تابعين اور پجرامام مالك اوران كے بہت سے اصحاب و تلائدہ كا قوال پيش كيئے ہيں ، جو خنص
بحمی ان اقوال کو پڑھے گا وہ فد مب سلف کی حقیقت یا لے گا۔

تیسر جسویی وجه: امام ابوعمراین عبدالبرائی کتاب "التصهید" میں صدیتِ نزول کی شرح میں فرماتے ہیں: بیصدیث اس بات کی دلیل ہے کہ اللہ تعالی ساتویں آسان کے او پرائے عرش پرمستوی ہے "السجے ساعة" کا بیک قول اور تقریر ہے ۔۔۔۔۔ مزید فرماتے ہیں: اهل السنة مقر آن و صدیث میں وارد اللہ تعالی کی تمام صفات کے اقرار پر شفق ہیں، البتہ وہ اللہ تعالی کی کی لانے ، اور انہیں ان کی حقیقت پر محمول کرنے (نہ کہ مجاز پر) پر شفق ہیں، البتہ وہ اللہ تعالی کی کی صفت کی تقییف یا تحدید کے قائل نہیں ہیں ۔ جبکہ برعتی گروہ مثلاً: جبمیہ ، معزز لہ اور خوارج سب صفات باری تعالی کا انکار کرتے ہیں اور اللہ تعالی کی کسی صفت کو حقیقت پر محمول نہیں کے سب صفات باری تعالی کا انکار کرتے والے وصفیہ ہونے کا الزام دیتے ہیں، حالا تکہ بیلوگ خود صفات باری تعالی کا اقرار کرنے والے اصل البنة کے ذرد یک معبود چی کی نمی وانکار کرنے والے قراریاتے ہیں۔

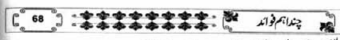
ابوعبدالله القرطبى اپنى معركة الآرا تخير بلى قوله تعالى: ﴿ اَلَّوْ حَصَلَ عَلَى الْعَوْشِ السُّوى ﴾ كي تغيير بلى فرماتے بيں: اس مسئله بلى فتها و نے كلام كيا ہے۔ اس كے بعد شكلم بين كے اقوال نقل فرماتے بيں \_ پحرفر مايا: سلعبِ امت كى پہلى جماعت (صحابة كرام) الله تعالى كا جبت كى فى كے قائل نہيں تھے (جبت علومراد ہے) نہ ہى انہوں نے بھى فى جبت كى بات كى ۔۔۔ بلكہ ان تمام نے الله تعالى كيلئے جبت كے ثابت ہونے كى بات كى ہے، جے الله تعالى نے بھى افى

### چرام وار 67 ع

کتاب بیں ذکر فرمایا،اورجس کی اللہ تعالی کے رسل نے بھی خبر دی۔اورسلفِ صالحین بیں بھی اس بات کا کوئی مشکر نہیں کہ اللہ تعالی علی سمیل الحقیقة اپنے عرش پرمستوی ہے.....بس وہ جس چیز ے نا آشنا متھے وہ استواعلی العرش کی کیفیت ہے،جیسا کہ امام مالک رحمہ اللہ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ کاعرش پرمستوی ہونا معلوم ہے، لیکن مستوی ہونے کی کیفیت نامعلوم ہے۔

چود بسويس وجه: جبجمية فالله تعالى كاستواعلى العرش كوياز رحمول كيا، تو اهل السنة نے بہا مکب وہل اس حقیقت کا اعلان واظہار کیا کہ اللہ رب العزت اپنی ذات کے ماتھا ہے عرش پرمنتوی ہے، اور سب سے زیادہ شدومد کے ساتھ اس حقیقت کا اظہار کرنے والعلاء مالكيد تنے، چنانچ علاء مالكيد بس ابوجد بن الى زيد نے اپنى تمن كتابول بي اس مئلك صراحت كى سب م مهوركتاب "الرسالة" ب كران كى كتاب "جامع النوادر" اور" الآداب" بين، أكركوني ديكهنا جاتوان كى يدكتب موجود بين ينز قاضى عبدالوباب في بحی اس حقیقت باصواب کی وضاحت کی ، وہ فرماتے ہیں .....اللہ تعالی بذاته این عرش پرمستوی ب .... نيز قاضى الوبكر الباقلاني جو ماكلي المذ بب تتے نے بھي اس حقیقت كو داضح فر مايا، ان كا قول قاضی عبدالوہاب نے نصا نقل فرمایا ہے، نیز مالکی غربب کے بہت بڑے امام ابوعبداللہ القرطي الني كتاب" شرح اسماء الله الحسنى "من اس حقيقت كوواض كرت بوس فرماتے ہیں: ابو بکر الحضر می نے محمد بن جریر الطمر می ، ابو محمد بن ابی زید اور فقہ وحدیث کے بہت سے شیوخ کا یمی قول نقل فرمایا ہے، جبکہ قاضی عبدالوہاب نے قامنی ابو بکر اور ابوالحن الأشعری ے جو کچے بھی فقل فرمایاس کا فا ہر بھی بہی ہے، بلکہ قاضی عبدالوہاب نے قاضی ابو بکر کا بی ول نصا ذكركياب كه "الله تعالى اپني ذات كے ساتھ اپنے عرش پرمستوى ہے "اور بعض جگہ رہ بھی لکھا ہے: کے''وہ ذات حق اپنی پوری خلق کے اوپر ہے۔''

چرفرمايانيةول قاضى ابويكركا ومسهيدالاوانس "ميس باوريجى قول ابوعر بن عبدالبراور



الطلمنكى وديگراندلى (مالكى )علاء كاب اوريبى خطابى كاقول ہے۔

۱۱ ابو کر محدین موصب المالکی رسالهٔ این الی زید کی شرح میں فرماتے ہیں: مؤلف (یعنی ابن افی زيد) كابيفرماناكه "انه فوق عرشه المجيد "ليني "الله تعالى ايني ذات كے ماتھا يخ عرث عظیم يرب، او واضح موكه فوق "اور"على" كاتمام عرب كنزديك ايك اى معى ب،اور كتاب الله اورسنت رسول الله مين بحى اس معنى كى تصديق موجود ، پربطور تمثيل كتاب وسنت کے بعض نصوص کا حوالہ دیا، نیز لونڈی کی حدیث ہے بھی استدلال کیا ،جس سے نبی اللہ نے يوجيها تماراين الله؟ ] الله كهال بي اس ع كهاز في السماء ] آسان يرب، اس بات ير نی اللہ نے اس لونڈی کے مؤمنہ ہونے کی گوائی دی۔اس کے بعد انہوں نے نی اللہ کے معراج برجانے کی حدیث ہے بھی استدلال کیا۔ پھر فر مایا: یہی قول امام مالک کا ہے جے انہوں نے تابعین کی ایک جماعت ہے سمجھا، جے تابعین نے صحابہ کرام سے سمجھا،اور جے صحابہ کرام نے اپنے نویلی سے مجما، یعنی الله تعالی کے افسی السماء " آسانوں میں ہونے کامعیٰ آسان کے اور ہونا ہے .... شیخ ابو محرفر ماتے ہیں:"اللہ تعالیٰ بذات اپنے عرش پر ہے"اس قول ہے واضح ہوا کہ اللہ رب العزت کا عرش کے اوپر ہونے کامعنی یہی ہے کہ وہ بذاتہ عرش پر ہے البستہ وہ اپنی خلق سے بالکل بائن (جدا) ہے جس کی کیفیت ہم نہیں جائے۔اوراس کا کا نئات میں ہرمقام پر ہونے کامعنی پیہے کہ وہ اپنے علم کے ماتھ ہرمقام پرہے نہ کداپی ذات کے ساتھ، پھر پیج کہیں اورمقامات اے گھر بھی نہیں سکتیں کیونکہ وہ سب سے برواہے۔

ابو بگر محدین موهب المالکی مزید فرماتے ہیں: مؤلف رحمہ اللہ کا فرمانا: ''عسلسی العسوش است وی ''بعن' ' ووعرش پرمستوی ہے'' کامعنی اهل السنة کے زدیکے محض استیلاء لیعنی غلبہ پانایا قاہر ومالک ہونائیس ہے، بیاتو معتز لداوران کے ہمنو اکال کی تغییر ہے، اور بعض لوگ استواء مانے ہیں لیکن علی مبیل المجاز نہ کہ علی مبیل الحقیقة ہے پھر فرماتے ہیں: تھوڑی ہے عقل وبصیرت رکھنے والا

قحض بھی ان کےاستواءعلی العرش کا استیلاء وغلبہ کے معنی کے فساد کو سجھے سکتا ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ تو ا بن پورئ قلوق پرغالب ومستوی ہے، پھرخاص طور پرعرش پرغالب ہونے کا کیامعنی؟ اگر استواء على العرش كامعنى صرف غلبه اور استنيلاء بي تو چرعرش وغيرعرش برابر موں عے \_ چنانج استواء على العرش جوان کی تاویل فاسد میں استیلاء، ملک،غلبه اور قبرے معنی میں ہے کے ذکر کا کوئی معنی نہیں بنآ ( کیونکہ استیلاء، فلبہ، قبراور ملک تو اس ذات برحق کواپٹی پوری مخلوقات پر حاصل ہے ) اللہ تَعَالَى كَفَرِمَانِ:﴿ وَمَنُ أَصْدَ قُ مِنَ اللَّهِ قِيلًا ﴾ ترجمه: (بات مِن الله تعالى سيحاكون ہوسکتا ہے؟) ربھی اگر خور کریں تو یہ بات آشکارا ہوگی کداللہ تعالی کا عرش پرمستوی ہونا برسیل حقيقت ب، مجازمين \_ چناني بظر انصاف ديكھنے والے سوچ ميں كداللد تعالى في آسانوں اور زمینوں کی تخلیق کے ذکر کے بعد فرمایا کہ وہ عرش پرمستوی ہو گیا ، تو اگر مستوی ہونے کامعنی غلبہ حاصل كرنا ہے تو كيا اے آسانوں اور زمينوں كا غلبہ حاصل نہيں ہے! پھر استوا على العرش كى تخصيص چدمعنى دارد؟ الله تعالى كا فرمان سب سے سچاہے، ابدا ہم اس كےمستوى على العرث مونے کو مجاز پرنیس بلکہ حقیقت پر محول کرتے ہیں ،البتداستواء کی تکییف ادر تمثیل سے توقف اختیار کرتے ہیں، یعنی نہواس ذات حق کے استواء کی کیفیت بیان کر سکتے ہیں، کیونکہ وہ اللہ تعالیٰ نے بیان ہی نہیں فرمائی ،اور نہ ہی حق تعالی کے استواء کو کسی مخلوق کے استواء سے تشبیہ دیتے ہیں كونكداس كافرمان ب:"اس جيسي كوئي چيزمين"

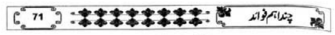
پند رہویں وجه :ابوالحن الأشعری نے خوداستواء کے بمعنی استیلاء ہونے کے باطل بونے کے باطل بونے کے باطل بونے پراھل المنة کا ایماع نقل کیا ہے، ہم بعید انہی کی عبارت تحریر کیئے دیتے ہیں جے ابوالقاسم بن عساکر نے اپنی کتاب "تبیین کندب المنفقتری" میں ان کے حوالے سے بیان کیا ہے، بلکہ ان سے آئل ابو بکر بن فورک بھی ان سے ای عبارت کوفل کر بھے ہیں جو کہ ان کی کتب میں موجود ہے، فریاتے ہیں کہ ابوالحن اللہ شعری اپنی کتاب" الاب اند" بوکہ ان کی آخری کتاب ہے

میں فرماتے ہیں: ''باب ذکر الاستواء'' یعنی اللہ تعالیٰ کے استواعلی العرش کا بیان (اس باب کے تحت کھتے ہیں) اگر کوئی شخص پو چھے کہ اللہ تعالیٰ کے استواعلی العرش کے باب میں تمہارا کیا عقیدہ ہے؟ ہم کہیں گے بالکل وہی جو قرآنِ مجید نے بیان کردیا ﴿ اَلْسُ حُسْنُ عَلَى الْعَوْشِ اسْتَدَ وَ مِی ﴾ کہ'' وہ رخمٰن این عرش پرمستوی ہے'' (اس کے بعد استواعلی العرش کے مزیداولہ بیان کیں)

پھر فرمایا: معتر لد، جمیہ اورخوارئ کہتے ہیں کہ استواء ہے مراداستیاء یعنی ظبہ پانا اور مالک ہونا ہے، وہ اللہ تعالیٰ کے عرش پر ہونے کوشلیم نہیں کرتے جیسا کہ احل حق تشلیم کرتے ہیں، لہذا استواعلی العرش کا معنی عرش پر تحدرت پانا کرتے ہیں۔ اگر میہ بات درست مان لیس تو پھرعرش اور سب ہے چیل ساتویں زہیں جس کیا فرق ہے؟ اللہ تعالیٰ تو ہر چیز پر قادر ہے اور آسمان ، زہین اور ہرچیز اس عالم کا حصہ ہیں۔ تو آگر اللہ تعالیٰ کے عرش پر مستوی ہونے کا معنی غلبہ اور قدرت پانے کا ہے، تو پھراسے زہین اور زہین پر موجود ہرگندگی کے ڈھر پر بھی مستوی مان لو، کیونکہ قدرت تو ہے، تو پھراسے زہین اور زہین پر موجود ہرگندگی کے ڈھر پر بھی مستوی مان لو، کیونکہ قدرت تو اسے ہرچیز پر حاصل ہے ، کیا کی مسلمان کو کسی نے میہ کہتے ہوئے بھی سنا کہ اللہ تعالیٰ حشوش واخلے (لینی بیت الحلاء اور گندگی کے ڈھروں) پر مستوی ہے؟ تو پھر استواء علی العرش جو کہ اللہ تعالیٰ کی ایک خاص صفت ہے اے ایک ایک ایک جومعتی ہر چیز ہیں تعالیٰ کی ایک خاص صفت ہے اے ایک ایک ایک خاص صفت ہے اے ایک ایک ایک خاص صفت ہے اے ایک ایک ایک خاص صفت ہوئے ؟

لہذا یہ بات حمیت کے ساتھ متعین ہوگئ کداس ذات حق کے عرش پر مستوی ہونے کا ایک خاص معنی ہے جود گیر کسی فی میں نہیں پایاجا تا۔





### الفائدة العاشرة

التأ ليف في العقيدة على منهج السلف.

دسوال فائدة:

## عقیدے کے موضوع پرسلفی منج کے مطابق تصنیف کردہ کتب کابیان

عقیدہ کے موضوع پرسلفی منچ کی حال بے شارکتب ہیں پکھے مؤلفات تو مستقل ہیں جو بطور خاص عقیدے کے موضوع پر لکھی گئیں ، جبکہ پکھ کتب الی ہیں جوعقا کد کے ساتھ ساتھ ویگر سائل پر بھی مشتل ہیں ، جو کتب عقا کد کے ساتھ ساتھ ویگر مسائل پر بھی مشتل ہیں ان ہیں ہم بطور مثال بھیج بخاری مسجم مسلم اور سنن اربعہ ذکر کرتے ہیں۔

سیح بخاری کا پہلاعنوان کتاب الایمان ہاورآخری کتاب التوحید ہے، اثناء کتاب بیں عقید سے مانتاء کتاب بیں عقید سے کتاب الانبیاء اور کتاب الاعتصام بالکتاب والسنة وغیره۔

سیح مسلم کا بھی پہلاعنوان کتاب الا ہمان ہے نیز کتاب القدر کاعنوان بھی موجود ہے، ای طرح سننِ اربعہ بھی عقیدہ کے تعلق سے کتاب الا ہمان کے نام سے عنوانات موجود ہے، جبکہ سنن ابوداؤد بی اس حوالہ سے کتاب السنة کے نام سے عنوان قائم کیا گیا ہے.....

جو کتب کا ملا و متعقلاً عقیدہ سے موضوع پر تالیف کی سیکیں ان کی دونسمیں ہیں، ایک وہ کتب جو متعقد بین سے طریقہ پر متعقد بین کے طریقہ پر ہیں اور دوسری وہ کتب جو متاخرین سے طریز تاکیف پر مشتل ہیں۔ متعقد بین سے طرز پر کھی گئی کتب سے مراد وہ کتب ہیں جو موضوع سے متعلق احادیث و آثار

سند كرساته ويش كرديق بي ، حقد من مي عقيد \_ عمتعلق كلى كن كتب كل نامول ي سند كرساته وي كالمول ي المساق بين ، مثلاً: "كتساب السرد على

الجهمية "وغيره-

كتاب"الايمان"كنام كالمحاكى كتبين"الايمان لأبى بكر ابن أبى شيبة"، اور"الايمان لابى عبيد القاسم بن سلام" اور"الايمان لابن ابى عمر العدنى" اور "الايمان لابن منده" وغيره معروف نام بير\_

جَبَهُ 'السسنة' 'كنام سے عقيدہ كے موضوع پر لكھنے والوں ميں محد بن نصرالمروزى ، افي عاصم ، عبدالله بن امام احمد، لا لكائى ، خلال اور ابن شابين وغيره معروف بيں ، اس كے علاوہ ابن افي زمينين نے ''اصول السنة' 'لكھى ، مزنى اور بربہارى نے ''شوح السنة' 'جَبَه ابن البنائے ''المختار فى اصول السنة' 'كنام سے كتاب كھى۔

"السود على البجهمية "كنام ام المراحم عثان بن معيدالدارى اورابن منده كي كتب موجود بين -

جسمه المحتود بين بعثان عقد من كا ديكر نامول سے بهت ك كتب موجود بيل بعثان عافظ ابن خزير كن كتب موجود بيل بعثان الطاقا ابن خزير كن "كتاب التوحيد" ، آجرى كى كتاب "الشريعة" ، اساعيل الاصحائى كى "المحجة في بيان المحجة "، ما ابونى كى "عقيدة المسلف و اصحاب الحديث "امام بخارى كى "خسلق افعال العباد" ، ابن الي شيبك كتاب "العوش" ، فريا بى كتاب "القدر" ، ابواشيخ كى كتاب "العظمة" ، امام وارقطى كتاب "العوش" ، فريا بى كتاب "القدر" ، ابواشيخ كى كتاب "العظمة" ، امام وارقطى كا كتاب "العوش" ، فريا بى كتاب "المورى كى "تعظيم قدر كى كتاب "الورى كى "تعظيم قدر كى كتاب "الروية "" ، المحدد و الناز ول "اور" المصفات " ، محد بن العرائى كى "تعظيم قدر الصادة ، ابودا وكى " المحدد و الناز "اور" المود على الصلاة ، ابودا وكى " نام الكلام و أهله" اورائي بطة كى "الإبانة الكبرى" وفيره معتقد من ومتاخرين كى يحد كتب الى يحى بين جوامانيد كوذكر كية بغيرائيا كى اختصار كرما تحد منتقد من ومتاخرين كى يحد كتب الى يحى بين جوامانيد كوذكر كية بغيرائيا كى اختصار كرما تحد

عقیدہ کے مسائل بیان کرنے پراکتفاء کرتی ہیں،ان میں امام احمد بن منبل کی کتاب ''السیدۃ'''

المطحاوى كي "عقيدة أهل السنة والجماعة "انن الي زيركا مقدمه انن جريرالطمرى كى "صريح السنة" الوبكراساعيلى كي "اعتقاد أهل السنة "ابن طة كي" الابانة الصغرى"، الوالحن الأشعرى كي "الابانة "عبدالتي كي "عقيدة الحافظ" ابن قدامة المقدى كي "لمعة الاعتقاد" اور" العلو" بين السلام ابن تيميكى "عقيدة الواسطية"، "التدموية" اور "الحدوية" معروف بن -

متاخرین کے طریقہ پر تالیف سے مرادیہ ہے کہ ہر موضوع الگ سے قائم کر کے اس سے متعلق آیات، احادیث اورآ ثار ذکر کیئے جائیں اور ساتھ ساتھ مخالفین کے عقیدہ پر روبھی کرویا جائے، جب وہ احادیث وآ ٹار کا ذکر کرتے ہیں تو آئیں حقد مین کی کتب کی طرف منسوب کرتے ين جو برحديث كواس كى سند كے ساتھ روايت كرتے بيں مشل: يول كہتے بين: رواه البخاري، وسلم، وابودا و داور حدیث کی سند ذکر فیس کرتے ( کیونکد و داصل کتاب میں موجود ہوتی ہے) مثَّال كطوريَّ كَيْ عَمِراني كي كتَّابِ"الانسيصاد فسي السرد على السمعتسزلة القدرية الأشواد " ابن الى العزائهى كى كتاب "شرح العقيدة الطحاوية" ويشخ الاسلام ابن تيميك كاب "منهاج السنة" الني كي" درء تعارض العقل والنقل" اور"كتاب الايسمان "،المام وبيي كى كتاب"العلو" ،حافظ اين القيم كى كتاب" اجتساع الجيوش الاسلامية "اور" الصواعق المرسلة على الجهمية والمعطلة "اورمح ين الموسلي كي كتاب "مسختصر المصواعق المموسلة "اورجيخ الاسلام محربن عبدالوباب كي "كتاب التوحيد "ان ك يوت في سليمان بن عبدالله كى كتاب "تيسيس العزيز الحميد شرح كتساب النسو حيسد "اوران كروسر يوت في عبدالرطن بن حن كى كتاب الفسح المهجيد "وغيره-يه چند كتابول كے نام بم في محض تمثيل نقل كيئے ہيں ، تمام كتب كااس مختصر ميں احاط ممکن نہیں ہے۔

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن معتبہ

واضح ہو کہ بعض مبتدعین نے کتب سنت پر بیاعتراض دارد کیا ہے کدان کتابوں میں ضعیف پلکہ موضوع احادیث بھی ذکر کی گئی ہیں۔

یاعتراض مردود ہے، کیونکدان محدثین نے تمام احادیث ان کی اسانید کے ساتھ ذکر کی ہیں اسانید ذکر کرکے وہ بری الذمہ ہوگئے ،اب اس حدیث پر نظر واستدلال کی ذمد داری پڑھنے پڑھانے والوں پرعائد ہوتی ہے۔

ایک اور مقام پر فرماتے ہیں: ایک محدث کا وظیفہ بیہ ہے کہ وہ اپنے مشارکنے ہے جس حدیث کو سنتا ہے اسے ای طرح بکمال امانت روایت کر دے، اب شختین ،نظر اور استدلال کی ذمہداری تو پڑھنے والوں پر عائد ہوتی ہے ۔۔۔۔۔ اور اہل علم فعلا تمام احایث کو ای نظرے دیکھتے ہیں اور حدیث کی سنداور سند کے ایک ایک روای پر پوری بحث کرتے ہیں۔

حافظ این جرانسان المبران "(۱۵س) شرائے بین اگر شداددار ش موجم کی اور اسکے بعد کے بیشتر محدثین کا طریقہ یکی ہے کہ جب وہ حدیث کواس کی سند کے ساتھ ذکر کردیں تو اپنے خیال میں وہ پوری امانت داری کے ساتھ اپنی ذمدداری کاحق اداکر کے بری الذمہ ہو چکے۔ (واللہ اعلم)





## نص مقدمة رسالة ابن أبى زيد القيبروانى باب ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفندة من وا جب أمور الديانات

من ذلك الايمان با لقلب وا لنطق با للسان أن الله اله واحد لا إله غيره ، و لا شبيه له، و لا نظير له ، و لا و لد له ، و لا و الد له، و لا صاحبة له، و لا شريك له.

ليس لأوليت ابتداء ،ولا لآخريته انقضاء، لايبلغ كنه صفته الواصفوان ، ولا يحيط بأمره المتفكرون، يعتبر المتفكرون بآياته ،ولا يتفكرون في ما هية ذات، وَلَايُحِيُطُونَ بِشَىء مِنُ عِلْمِ اللَّهِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرُسِيَّهُ السَّموَاتِ وَالْاَرْضَ، وَلَايَؤُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيْمُ.

العالم الخبير، المدبر القدير، السميع البصير، العلى الكبير، وأنه فوق عرشه المجيدبذاته، وهو في كل مكان بعلمه.

خلق الانسسان ويعلم ما توسوس به نفسه، وهو أقرب إليه من حبل الوريد، وماتسقط من ورقة إلا يعلمها المرولاحية في ظلمات الارض و لارطب ولايابس إلا في كتاب مبين .

على العرش استوى،وعلى الملك احتوى، وله الأسماء الحسنى والصفات العلى، لم يزل بجميع صفاته وأسمائه ،تعالى ان تكون صفاته مخلوقة وأسمائه محدثة.

كلم موسى بمكلامه الذي هو صفة ذاته لاخلق من خلقه، وتجلى للجبل فصار دكا من جلالــه وان القرآن كلام الله ليس بمخلوق فيبيد ولاصفة لمخلوق فيفند .

# ن نهن مقدمة رماله اين الإرواقير واني

والايمان بالقدر خيره وشره حلوه ومره، وكل ذلك قد قدر الله ربناء ا ومقادير الامور بيده ومصدرها عن قضائه .

علم كل شئ قبل كونه، فجرى على قدره لايكون من عباده قول ولاعمل الاوقد قضاه وسبق علمه به ﴿ أَلاَيْعُلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيْفُ الْخَبِيْرُ ﴾ .

يضل من يشاء،فيخذله بعدله ، ويهدى من يشاء فيوفقه بفضله ،فكل ميسر بتيسيره الى ماسبق من علمه وقدره،من شقى او سعيد .

تعالىٰ ان يكون في ملكه مالايريد، أو يكون لاحد عنه غني، خالقا لكل شئ، ألا هورب العباد ورب اعمالهم ،والمقدر لحركاتهم و آجالهم.

الباعث الرسل إليهم لإقامة الحجة عليهم.

ثم ختم الرسالة والنذارة والنبوة بمحمد نبيه مَنْتُ ، فجعله آخر الموسلين، بشيرا وننذيرا ،وداعيا إلى الله باذنه وسراجا منيرا ،وأنزل عليه كتابه الحكيم، وشرح به دينه القويم ،وهدى به الصراط المستقيم.

وان الساعة اتية لاريب فيها وان الله يبعث من يموت كما بدأهم يعودون .
وان الله سبحانه وتعالى ضاعف لعباده المؤمنين الحسنات، وصفح لهم
بالتوبة عن كبائر السيئات ، وغفر لهم الصغائر باجتناب الكبائر، وجعل من لم
يتب من الكبائر صائرا إلى مشيئته ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ 
ذلك لمَنْ يُشَاءُ ﴾.

ومن عاقبه الله بناره أخرجه منها بايمانه فأدخله به جنته ﴿ فَمَنْ يَعُمَلُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ خَيْرُ ايَّرَهُ ﴾ ويخرج منها بشفاعة النبي النِّنِيَّةِ من شفع له من اهل الكبائر من

# قع مقدمة رسالهاى الى زيرالتير والى

وأن الله سبحانه قد خلق الجنة فأعدها دار خلود لاوليانه وأكرمهم فيها بالنظر إلى وجهه الكريم ، وهي التي أهبط منها آدم نبيه وخليفته إلى أرضه بماسبق في سابق علمه .

و خلق النمار فأعدها دار خلود لمن كفر به وألحد في آياته وكتبه ورسله وجعلهم محجوبين عن رؤيته .

وأن الله تبارك وتعالى يجيء يوم القيامة والملك صفا صفاً، لعرض الأمم وحسابها وعقوبتها وثوابها ، وتوضع الموازين لوزن أعمال العباد، فمن ثقلت موازينه فأولئك هم المفلحون، ويؤتون صحائفهم بأعمالهم، فمن أوتى كتابه بسمينه فسوف يحاسب حسابا يسيرا ، ومن أوتى كتابه وراء ظهره فأولئك يصلون سعيرا .

وأن المصراط حق، يمجوزه العباد بقدر أعمالهم ، فناجون متفاوتون في سرعة النجاة عليه من نار جهنم ، وقوم أوبقتهم فيها أعمالهم.

والايمان بحوضِ رسول الله عُلَيْكُ ، توده امته ، لايظماً من شوب منه ، ويذاد عنه من بدل و غير .

وأن الايسمان قول باللسان ، وإخلاص بالقلب، وعمل بالجوارح ، يزيد بزيادة الأعمال، وينقص بنقصها ، فيكون فيها النقص وبها الزيادة ، ولا يكمل قول الايسمان إلا بالعسمل ، ولاقول وعسمل إلا بنية ، ولاقول وعمل ونية إلا بموافقة السنة .

وأنه لايكفر أحد بذنب من أهل القبلة .

وأن الشهداء أحياء عند ربهم يرزقون ، وأرواح أهل السعادة باقية ناعمة

# نعن مقدمة رساله ابن الجازيد اللير واني

إلى يوم يبعثون ،وأرواح أهل الشقاوة معذبة إلى يوم الدين.

وأن السمؤمنين يفتشون في قبورهم ويسألون ، ﴿ يُقَبِّتُ اللهُ الَّذِيْنَ آمَنُوا بالْقَوْل الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ. ﴾.

وأن على العباد حفظة يكتبون أعمالهم، ولا يسقط شيء من ذلك عن علم ربهم، وأن ملك الموت يقبض الأرواح بإذن ربه.

وأن خير القرون القرن الذين رأوا رسول الله عُلَيِّة وآمنوا به، ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم.

وأفيضل الصحابة الخلفاء الراشدون المهديون؛ أبوبكر ثم عمر ثم عثمان ثم على رضى الله عنهم أجمعين.

وأن لا يذكر أحد من صحابة الرسول سُلَطِيَة إلا بأحسن ذكر، والإمساك عما شجر بينهم، وأنهم أحق الناس أن يلتمس لهم أحسن المخارج، ويظن بهم احسن المذاهب.

والطاعة لأنمة المسلمين من ولاة أمورهم وعلمائهم، واتباع السلف الصالح واقتفاء آثارهم، و الاستغفار لهم، وترك المراء والجدال في الدين، وترك ما احدثه المحدثون.

وصلى الله على سيدنا محمد نبيه، وعلى آله وأزواجه و فريته ،وسلم تسليما كثيرا. نعى مقدمة رسالها بن اليازيدا لقير واني

### متن كانرجمه

## یہ باب دین کےان مورکے بیان میں ہے جن کا اقرار تمام زبانوں پر ،اوراعتقادتمام دلوں پرفرض ہے۔

ان میں سے ایک چیز میہ کے کدل کے ساتھ ایمان ، اور ذبان کے ساتھ اقر ارکیا جائے کہ اللہ تعالیٰ: معبود حق ہے ، اکیلا ہے ، اس کے سواکوئی معبود نہیں ، اس کا کوئی شبیہ اور نظیر نہیں ہے ، نہ ، ہی اس کی اولا دہے نہ والد ، نہ اس کی بیوی ہے اور نہ ہی کوئی شریک \_

اس کی اولیت کی کوئی ابتدا نہیں، اوراس کی آخریت کی کوئی انتہا نہیں۔اللہ تعالیٰ کی صفات

بیان کرنے والے اس کی کسی صفت کی ماہیت و کیفیت تک نہیں پہنچ سکتے اور تفکر کرنے والے اس

کے کی امر کا احاطر نہیں کر سکتے ،تفکر کرنے والے اس کی آبیات سے تھیمت وعبرت اخذ کرتے ہیں

لیکن اس کی ذات کی حقیقت و کیفیت پر غور وخوش اور بحث و تحجیمی نہیں کرتے۔وہ اس سے ملم بین

سے کی چیز کا احاطر نہیں کر سکتے ،مگر جتنا وہ چاہے، اس کی کری کی وسعت نے زبین وآسان کو گھیر

رکھاہے،اللہ تعالیٰ ان کی حفاظت سے نہ تھکی اور نداکیا تاہے،وہ بہت بلندا ور بہت بردا ہے۔

وہ عالم ،خبیر، مدیر، قدیر ،سی تج ،بھیر، بلنداور برا ہے۔اللہ تعالیٰ بذات اسے عرش عظیم پرے، جبکہ

وہ عالم ،خبیر، مدیر، قدیر ،سی تج ،بھیر، بلنداور برا ہے۔اللہ تعالیٰ بذات اسے عرش عظیم پرے، جبکہ

العلم ہر جگہ موجود ہے۔

اس نے انسان کو پیدا کیا اور وہ انسان کے دل میں جو خیالات اٹھتے ہیں انہیں بھی جانتا ہے اور وہ اس نے اس انہیں بھی جانتا ہے اور وہ اس کی رگ جان ہے بھی جانتا ہے اور کوئی پتانہیں گرتا گروہ اس کو بھی جانتا ہے اور کوئی تر اور نہ کوئی خشک چیز کرتی ہے بھر سیسب دانہ زمین کے تاریک جھے میں نہیں پڑتا اور نہ کوئی تر اور نہ کوئی خشک چیز کرتی ہے بھر سیسب کتاب مین میں ہے۔

وه عرش پرمستوی ہے اور پوری کا نئات پراسکی حکمرانی ، بادشاہت اور قبضہ ہے۔اس کیلئے

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکلٰبہ

اللہ تعالی نے موی الظیمی ہے کلام فرمایا ،اور پیکلام اللہ تعالی کی مخلوق نہیں بلکہ صفیف ذاتیہ ہے،اللہ تعالی نے بہاڑ (کو وطور) پراپنی حجلی ڈالی تو وہ اللہ تعالی کے جلال ہے ریزہ ریزہ ہوگیا، قرآنِ مجیداللہ تعالی کا کلام ہے مخلوق نہیں ہے کہ فنا کا شکار ہوجائے ، نہ بی کسی مخلوق کی صفت ہے کشتری وجائے۔

انچیی اور بری پیشی اور کژوی ہرقتم کی تقدیر پرایمان لانا (فرض ہے)۔ان تمام چیزوں کو ہمارے پروردگاراللہ تعالی نے مقدر فر مایا ،تمام امور کی مقادیراس کے ہاتھ میں ہے،جن کا صادر ہونا اس کے فیصلے ہے۔

وہ ہڑی کو وجود میں آنے ہے پہلے ہی جانتا ہوتا ہے،اوروہ ٹی جب وجود میں آتی ہے تواس کی نقذ ریے مطابق ہی آتی ہے، بندوں کا ہر قول اور فعل اللہ تعالیٰ کی قضاء وقد راوراس کے علیم سابق کے مطابق ہوتا ہے ﴿ کیا وہ ذات علم نہیں رکھتی جس نے پیدا کیا؟ وہ تو باریک بین اور ماخیرے گا۔

جے چاہتا ہے گمراہ کر کے ذاتوں کی پہنیوں میں دیجلیل دیتا ہے، جو کہ عین عدل ہے، اور جے چاہتا ہے توفیق ہمایت سے مشرف فرما دیتا ہے، جوعین فضل ہے۔ ہر بد بخت یا نیک بخت، اللہ تعالیٰ کے علم سابق اور تقدیر کے مطابق اپنی اپنی راہ پر باسانی چلایا جارہاہے۔

الله تعالی اس بات ہے بہت بلند ہے کہ اسکی بادشاہت میں کوئی چیز اسکے ارادے کے بغیر ط برخلاف ہو، یا کوئی مخلوق اس ہے مستغنی ہو، ہرشی کا صرف وہی خالق ہے، تمام بندوں اور اسکے تمام اعمال کا وہی رب ہے، اور انکی تمام حرکات و آجال کی تقدیر بنانے والا بھی وہی ہے۔ الكريد و المان الم

لوگوں پر ججت قائم کرنے کیلئے ،ان کی طرف رسول مبعوث فر مانے والا۔

پراللہ تعالی نے سلسلہ رسالت کا اپنے آخری ہی جھٹائے پر افغنا مفر مادیا، اللہ تعالی نے محمد علی اللہ تعالی نے محم علی کو تمام انبیاء ومرسلین میں سے سب سے آخر میں مبعوث فر مایا، آپ تالے کو بشر و نذیر بنایا ، اپ اذن سے اپنا داعی اور سراج منیر بنا کر بھیجا، آپ تالئے پر اپنی کتاب حکیم (قرآن مجید) نازل فر مائی، اور آپ بلائے کے ذریعے اپنے دین شین کی شرح تفصیل فرمادی، نیز آپ تالئے کے ذریعے لوگوں کو صراط متقم کی ہمایت فرمادی۔

اور بے شک قیامت آنے والی ہے، اس میں کوئی شک نہیں، اور بے شک اللہ تعالیٰ تمام مُر دول کوا ٹھائے گا، جیسے نہیں پیدا کیا تھا، ویسے ہی دوبارہ بن جا کیں گے۔

اور بے شک اللہ سجانہ و تعالی اپنے مؤمن اور موصد بندوں کی نیکیوں کو خوب بردھا ویتا ہے، اور ان کی تو بہت اور برے گنا ہوں سے ان کی تو بہت اور بردے گنا ہوں سے ابتناب کی برکت سے ان کے چھوٹے گنا ہوں سے درگر رفر مادیتا ہے، اور اگر کوئی موصد بندہ ایت کی برکت سے ان کے چھوٹے گنا ہوں سے درگر رفر مادیتا ہے، اور اگر کوئی موصد بندہ اپنے کیبرہ گنا ہوں سے تو بدنہ کر پایا ہوتو اس کا معاملہ پی مشیت کے تحت فر مالیتا ہے۔ ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَفْهُورُ اَنْ وَيُفْهُورُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَسْمَاءُ ﴾ (الشاء: ۴۸)

ترجمہ:''اللہ تعالیٰ شرک کو معاف نہیں فرماتا اور شرک کے علاوہ جس گناہ کو جاہے معاف فرمادے''۔

اورجس (مسلمان) کواللہ تعالی جہنم کی آگ کی سزادے گا اے جہنم ہے بوجہاس کے ایمان کے نکال دیگا، چرایمان کی برکت ہے جنت میں داخل کردے گا:'' پس جس نے ایک ذرہ کے بندر نیک کی وہ اے ضرور دیکھے گا'اللہ تعالی جہنم ہے نبی تعالیہ کی شفاعت کی وجہ ہے آپ علیہ کی کا مست کے بہت ہے اہل کہا کرکو، جس جس کی آپ تعالیہ شفاعت کریں گے، نکال دے گا۔ امت کے بہت ہے اہل کہا کرکو، جس جس کی آپ تعالیہ شفاعت کریں گے، نکال دے گا۔ اللہ تعالیٰ نے جنت کو بیدا فرمادیا ہے، اوراہ اپنے دوستوں کے رہنے کیلئے جمیشہ کا گھر قرار

و دیا ہے، اس کھر میں اللہ تعالی اپ ووستوں کو اپنے ہا برکت چرے کے دیدارے مشرف

وے دیا ہے، اس کھر ہیں اللہ تعالی اپنے دوستوں لواپنے ہا برات چہرے سے دیدار سے سرف فرمائے گا۔ بیہ جنت وہی گھرہے جس سے اللہ تعالی نے اپنے مجی اور خلیفہ آ دم الطبیع کوا تار کرز مین ربھیج دیا تھا، اللہ تعالی کے علم سابق میں بیاب موجود تھی۔

۔ اللہ تعالیٰ جہنم کو بھی پیدا فرما چکا ہے ،اور اے کفر کرنے والوں اور اپنی آینوں ،کتابوں اور رسولوں میں الحاد پیدا کرنے والوں کا ہمیشہ کا ٹھکا نہ قر اردے چکا ہے،ایسے لوگوں کو اللہ تعالیٰ اسپنے دیدارے محروم رکھے گا۔

اور بے شک اللہ تبارک و تعالی قیامت کے دن آئے گا، اور فرضتے بھی قطاروں میں (آئیں کے) تاکہ لوگوں کو اللہ تعالی پر چیش کریں ، اور اللہ تعالی ان سے سارا حساب لے ، اور اللہ تعالی ان سے سارا حساب لے ، اور اللہ تعالی عذاب میں جھو نکٹے یا ٹو اب عطا فربانے کے فیصلے فربائے ۔ بندوں کے اعمال کے وزن کیلیے تراز وبھی قائم کردیے جا ئیں گے، پس جن کا نئیکوں کا بلز ابھاری ہوگیا، وہ کا میاب قرار پاکیل گے۔ ای طرح لوگوں کو ان کے اعمال کے صحیفے بھی دیئے جا کیں گے، پس جے داکیں ہاتھ میں اس کا صحیفہ پشت کے اس کا صحیفہ پشت کے اس کا صحیفہ پشت کے بیارہ دیا گیا، ان کا صحیفہ پشت کے بیارہ دولوگ جلتی آگر کا لقمہ بن جا کیں گے۔

' (قیامت کے دن )پل صراط برخق ہے، جے بندے اپنے اسی اعمال کے بفقر عبور کریں گے، کچو تو نجات پا جا کیں گے جوجہنم سے نجات میں تیزی کے اعتبار سے متفاوت ہوئے ۔ اور بہت ہے لوگوں کوان کے اعمال ہلاکت کے گڑھے (جہنم ) میں پھینک دیں گے۔

ر سول الشفائية كوش پرايمان لا نا (فرض ہے) آپ آليا ہے كوش پرآپ آلية كى امت وارد ہوگى، جس نے اس حوض ہے پانی پی لیا اے (جنت میں داخلے تک) بیاس نہیں گلے گى، حوضٍ كوشے اس بدعتی كودور كرديا جائے گا جس نے دين میں تبديل و تغيير كاار تكاب كيا۔ اور بے شك ايمان زبان كے اقرار، دل كے اخلاص، اور اعضاء كے مل كانام ہے، تيكيوں كا نیادتی سے برجتا ہے اور کی سے گھٹتا ہے ، ایمان میں کی بیشی ہوتی رہتی ہے ، ایمان کا قول ، عمل خیاد تی ہے ایمان کا قول ، عمل کے بغیر نامل ہیں ، اور قول ، عمل اور نیت کے دینچر پورائبیں ہوتا ، اور قول ، عمل دونوں نیت کی درسکی کے بغیر نامل ہیں ، اور قول ، عمل اور نیت میں رسول الشعابی کی سنت کی مطابقت کے بغیر نا قابل قبول ہیں۔

اوراملی قبلد میں سے کوئی شخص کی گناہ کے ارتکاب سے کا فرنہیں ہوجا تا۔

شہدا ہزندہ بیں اور اپنے رب کے پاس رزق دیئے جاتے ہیں، نیک لوگوں کی روحیں قیامت قائم ہونے تک نعتوں سے متتع ہوتی رہیں گی ، جبکہ پُرے لوگوں کی روحیں قیامت تک جتلائے عذاب رہیں گی۔

مؤمنین کوان کی قبروں میں آ زیائش اور امتحان کے مرصلے سے گزارا جائے گا۔''اللہ تعالیٰ اہلِ ایمان کوقولِ فابت کے ساتھ دنیا کی زندگی اور آخرت میں فابت قدمی عطافر ما تاہے''۔

بندوں پر گلران فرشتے مقرر ہیں، جوان کے اعمال لکھتے ہیں، جبکہ اللہ تعالیٰ کے علم سے بھی کوئی عمل ساقط نہیں ہوتا (خواہ فرشتے لکھیں بانہ)اور ملک الموت فرشتہ اللہ کے اذن سے روحیں تبض کرتا ہے۔

اور بے شک مب سے بہترین زماندان لوگوں کا ہے جنہوں نے بحالت ایمان رسول اللہ سکانیف کی زیارت کا شرف حاصل کیا، مجران لوگوں کا جوصحابہ کے بعد آئے، پھران کے بعد آئے والوں کا۔

صحابہ کرام میں سے سب سے افضل خلفاءِ راشدین ہیں جو ہدایت یافتہ ہیں، وہ ابو بکر صدیق چُرعم کچرعثان کچرعلی رضی اللہ عظم اجمعین ہیں۔

ضروری ہے کہ رسول الشعافی کے ہر صحابی کواج تھے ذکر سے یاد کیا جائے ، ان کے آگی کے مشاجرات واختلا فات کے متعلق خاموثی اختیار کی جائے ، و داس بات کے مستحق ہیں کہ ( ان کے مشاجرات میں ) ان کیلئے بہتر مخرج تلاش کیا جائے ، اور ان کے بار و میں سب سے اچھا گمان

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن لمکتبہ



قائم کیاجائے۔

اور (اہل النة) مسلمانوں کے حکام اور علاءِ کرام کی اطاعت بھی (ضروری قرار دیتے ہیں) یسلف صالحین کی اتباع ،ان کے قشِ قدم کی پیروی اوران کیلئے استغفار کرتے رہنا (اہل النة کے معتقدات میں شامل ہے)۔ (اہل النة کے نبج میں بیدبات بھی شامل ہے کہ) دین میں جھڑنے نے سیمر گریز کی جائے۔ اہلی بدعت نے ،وین میں جواضا نے کیے ہیں، انہیں کلی طور پہ ترک کردینا ( بھی اہل النة والجماعة کے نبج میں شامل ہے)۔

اورالله تعالیٰ ہمارے سردار، نبی پاک محمقالیہ پر،آپ کی آل،از واجِ مطہرات اور ذریات پردهمتیں اور بہت زیادہ سلامتیاں نازل فرمائے۔ (آمین)



# 3. CONER

نام كتاب : بنيادى عقائد (مقدمة في العقيدة للقيرواني كي شرح كااردوترجمه)

مولف : فضيلة الشيخ عبدالمحن حد العباد (حفظه الله)

صفحات : ۳۳۶

مترجم : فضيلة الشيخ عبدالله ناصررحاني (حفظه الله)

ناشر : مكتبه عبدالله بن سلام لترجمة كتب الاسلام

اصلابالسين

:: www.AsliAhleSunnet.com ::





### أول شرح

[1] قوله: "باب ما تنطق به الألسنة وتعتقده الأفندة من وا جب أمور الديانات ، من ذلك الايمان بالقلب والنطق باللسان أن الله اله واحد لاإله غيره ، ولا شبيه له، ولا نظيرله ، ولا ولد له ، ولا والدله، ولا صاحبة له، ولاشويك له."

ترجمہ: ''یہ باب دین کے ان مور کے بیان میں ہے جن کا اقرار تمام زبانوں پر ،اور اعتقادتمام دلوں پر فرض ہے، ان میں ہے ایک چیز یہ ہے کددل کے ساتھ ایمان ،اور زبان کے ساتھ ایمان ،اور زبان کے ساتھ اقرار کیا جائے کہ اللہ تعالیٰ: معبود تی ہے ،اکیلا ہے ،اس کے سواکوئی معبود تیں ،
اس کاکوئی شبیداور نظیر تبیں ہے ، نہ بی اس کی اولا دہے نہ والد ، نہ اس کی بیوی ہے اور نہ بی کوئی شریک ۔''

#### شرح

یہ کتاب جوآپ کے ہاتھ میں ہے، حقیقت میں صرف ایک باب ہے، جے ائن الی زید
القیر وانی رحماللہ نے فقیمی مسائل پر لکھے گئے اپنے ''السر سسالة'' کے مقدمہ کے طور پر تحریر
فرمایا ہے، گویا بیا کی عقیدہ کے موضوع پر کوئی متعقل تا کیف جیس ہے، بلکہ متعقل تصنیف کا بطور
مقدمہ ایک باب ہے، اس طرح الحق بیتح بر دونوں فتھوں کو جھ کیئے ہوئے ہے، ایک وہ فقہ جس کا
تعلق عقیدہ ہے ، جس میں اجتہاد کی کوئی عجائے نہیں ہوتی ، اس فقہ کو اصطلاحاً فقد اکر کہا جاتا
ہے، دوسری وہ فقہ جس کا تعلق فرور ی دین کے احکام ہے ہاس میں اجتہاد کی تنجائش موجود ہے۔
مؤلف رحمہ اللہ نے فرکورہ عقیدہ کیلئے دو چیزوں کے واجب ہونے کا ذکر کیا ہے، ایک زبان کا
افر ار، دوسر آفلی اعتقاد .....عمل کا ذکر نہیں کیا؟ جو کہ ارجاء ہے؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ فرکورہ عقیدہ
کیلئے صرف زبان کا افر ار، اور دل کی تقید ہی مطلوب ہے، عمل مطلوب نہیں، عمل کی شرط ایمان کی

تعریف کے ساتھ ہے،اوراس مقدمہ پیس مؤلف رحمہ اللہ نے جب ایمان کی تعریف کی توان تین شرائلا کے ساتھ کی ہے یعنی: زبان کا اقرار، دل کی تقیدیتی اور جوارح کاعمل \_

الله تعالى كى الوهيت كااثبات اورالله تعالى سےسات چيزوں كى نفى

ابن ابی زید کا مذکورہ کلام ایک تو اس بات پرمشمل ہے کہ الوہیت یعنی متحق عبادت ہونا

صرف اللدرب العزت كيلية فابت إدركى كيلي نبيل

اس كے بعد اللہ تعالى سے سات چيزوں كي نفى كى ہے:

(۱) ہرغیراللہ کے معبود ہونے کی فغی۔

(٢) ممى كالله تعالى ك شبيه ون كي نفي \_

(m) كى بھى ھى سے اللہ تعالىٰ كے نظير ہونے كى فى۔

(٣) الله تعالى كى اولاد كى فى\_

(۵) الله تعالى كاباب مونے كي نفي

(٢) الله تعالى كى بيوى مونے كى نفى\_

(۷) اللہ تعالی کے شریک ہونے کی نفی۔

ابتمام امور كي تفعيل بيش فدمت ب:

مؤلف رحمه الله كافرماتا "أن الله السه واحد لا السه غيره "اليعني (الله تعالى أكيلا

الد (معبود) ہے،اس كے سواكوئي معبود نييس)

الله تعالى كاس فرمان عما خوذب:

﴿ وَاللَّهُ كُمُ اِللَّهِ وَاحِدٌ لَا اِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَن الرَّحِيْمُ ﴾ (البّرة ١٦٣٠)

ترجمہ: " تم سب کامعبود ایک بی معبود ہے، اس کے سواکوئی معبود برحق نہیں وہ بہت رحم کرنے

والااور بردام بربان ب

اس کامعنی یہ ہے کہ اللہ تعالی اکیلا معبود حق ہے، اور ضروری ہے کہ ہرتم کی عبادت اس اسکیلے

معبود کیلئے بجالائی جائے ، اور کسی بھی عبادت میں غیر اللہ کا کسی تتم کا کوئی حصہ نہ ہو۔ اس عظیم

الشان عقیدے کو سمجھانے کیلئے اللہ تعالی نے انبیاء ورسل کو مبعوث فر مایا اور آسانی کتابیں نازل

فرمائیں۔

جيها كرالله تعالى كافرمان ب:﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبُلِكَ مِنْ رَّسُولِ إِلَّا نُوْحِيُ اِلْكِهِ اللهُ لَا إِلَهُ إِلاَّانَا فَاعُبُدُونَ ﴾ (الانجام: ٢٥)

تر جمہ: ''اورآپ ہے قبل ہم نے جس رسول کومبعوث کیااس کی طرف یہی وتی کی کہ میرے علاوہ کوئی معبود نہیں ہے پس صرف اور صرف میری ہی عبادت کرو۔''

اَكِ اورمَّتَام پِرْمَهايِ:﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ اُمَّةٍ رَّسُوُلاً اَنِ اعْبُدُ وَا اللَّهَ وَاجْتَيْبُوْا الطَّاغُوْتَ﴾ (الخل:٣٢)

ترجمہ: ''اور ہم نے ہرامت میں رسول بھیجا کہ ایک اللہ کی عبادت کرواور ہر طاغوت کا اٹکار کرو''

نیز فرمایا:﴿ وَمَا خَلَقُتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ اِللَّا لِيَعْبُدُونِ ﴾ (الذاریات:۵۱) ترجمہ:''اور میں نے نہیں پیدا کیا جنوں اورانسانوں کو، تکراس لئے کہوہ میری عبادت کریں'' تو حید کی نئین اقسام اوران کی تعریفات

چنانچ تمام گلوقات، اللہ تعالی ہی نے پیدا فرما کیں، تمام رسولوں کواس نے مبعوث فرمایا، اور کمایہ، اور کمایہ کا کم کمایہ کا کہ کمایہ کا بھر کا بین است کے در بیداللہ تعالی کی خاتی سے اللہ تعالی کا امراور آرڈر پہنچ جائے کہ صرف وہ ذات واحد ہی ہرتم کی عبادت کی مستحق ہے اور است برتم کی عبادت کی مستحق ہے اور دات برتم کے سوا کوئی بھی ہمی ہمی تھم کی عبادت کے لائق نہیں ہے ۔ تو حید کی بیرتم توجو الوہیت کہلاتی ہے، جو تو حید کی تین اقسام میں سے ایک ہے، باتی دو تسمیس توجید ر بو بیت اور توجو اساء وصفات ہیں۔

توحیدالوہیت میہ ہے کہ عبادت کے تعلق سے بندوں کے تمام افعال مثلاً: دعا، استغاشہ، استعاذہ، ذئ اور نذروغیرہ کا اکیلا اللہ تعالیٰ ہی حقدار ہے۔ تمام بندوں پریہ بات حتمی اور قطعی طور پر فرض ہے کہ دہ تمام عبادات کو صرف اللہ تعالیٰ کیلئے خاص کردیں، اور کسی بھی عبادت ہیں، کسی کو بھی اس کا شریک ندھیمرائیں .....گویا تو حید الوہیت کا تعلق بندوں کے افعال سے ہے۔

جبکہ توحید ربوہیت کا تعلق اللہ تعالی کے افعال سے ہے،مطلب یہ کہ جوافعال اللہ تعالیٰ کیلئے تخصوص و فدکور ہیں ان تمام افعال کاصرف اللہ وحدہ لاشریک لیکو بی مستحق قرار دیا جائے.....

مثلاً: پیدا کرنا، روزی دینا، زنده کرنا، مارنا اور کا کنات میں تصرف کرنا، پیسب وہ افعال ہیں جواللہ تعالیٰ کیلیے مختص ہیں، اوران افعال میں کوئی بھی اس کا شریکے نہیں ہے۔

توحید اساء وصفات بیہ ہے کہ اللہ تعالی اوراس کے دسول مقطیقے نے اس ذات بی کیلے جن اساء وصفات کا اثبات فرمایا ہے، انہیں اللہ تعالی کیلئے ثابت کیا جائے ، اورای طرح ثابت کیا جائے جیسا کہ اس کے کمال وجلال کے لائق ہے، اس میں نہ تو کسی صفت میں کسی سے تشبیہ ہو، نہ کسی صفت کی کیفیت کا بیان ہو، نہ کسی صفت میں لفظی یا معنوی تحریف ہواور نہ ہی کسی صفت کا اٹکار وتعطیل ہو۔

سورة الفاتحاورسورة الناس توحید کی نتیوں اقسام پر مشتمل ہیں توحید کی بہتیم قرآن وحدیث کے نصوص سے استقراءً معلوم دمفہوم ہوتی ہے، اوراگرآپ قرآنِ مجید کی پہلی اورآخری دونوں سورتیں پڑھیں تو بیکتہ آپ پڑھیاں ہوجائیگا، کیونکہ بید دونوں سورتیں توحید کی فدکورہ نتیوں اقسام پڑھتمل ہیں، چنانچہ ہم وضاحت کیلئے ان دونوں سورتوں کے مضمون پرفورکرتے ہیں:

مورة الفاتحد كى بهل آيت ﴿ ٱلْمَحْمَدُ بِلَا رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ ب، 'اَلْحَمُدُ' ' كاجمله، توحيدِ الوهيت پرمشمل ب كونكه بندول كا برهم كى حدوثنا كا الله تعالى كى طرف منسوب كرنا عبادت ب،

### ू 90 ी स्वार अविकास के प्राप्त कर के किए जा कि

اور توجید الوہیت بھی ای چیز کا نام ہے کہ اللہ تعالی کیلئے ہرتم کی عبادت بجالائی جائے ، اللہ تعالی کے فرمان : ﴿ رَبِّ الْعَالَى بَالَمْ مِنْ اللهِ تعالیٰ کے فرمان : ﴿ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ میں توجید رہو ہیت کا اثبات ہے ، کیونکہ اس میں اللہ تعالیٰ کے موا ہر چیز عالمین میں داخل وشامل ہے ، چنا نچاس کا تنات میں یا تو خالق ہے یا تلوق ، تیسری کوئی چیز نہیں ، رب العالمین میں اللہ تعالیٰ کے خالق ہونے اور باقی تمام عالمین کے تلوق ومر بوب ہونے کا اعتراف ہے ، پھر یہ بات معلوم ہے کہ ' رب' اللہ تعالیٰ کے اساء میں ہے ، اور میتو جید اساء وصفات ہے ، کو یا سورة الفاتح کی پہلی آیت ہی تو حدیدی تیوں اقسام پر مشتل ہے۔

اس کے بعد قولہ تعالی ﴿ السَّرُ حُسمَٰنِ الرَّحِیْمِ ﴾ بی اللہ تعالی کی دوصفات فہ کور ہیں۔اس طرح یہ آیت بھی توحید اساء وصفات پر مشتل ہے ﴿ الرَّ حُسنِ الرَّحِیْمِ ﴾ اللہ تعالیٰ کے ناموں بیس سے دونام ہیں، یہ دونوں نام اللہ تعالیٰ کی ایک صفت یعنی رحمت پر دلالت کررہے ہیں،اللہ تعالیٰ کے تمام اساء مشتق ہیں اور کسی نہ کسی صفت پر دلالت کررہے ہوتے ہیں۔اللہ تعالیٰ کے ناموں میں ہے کوئی نام اسم جا مذہبیں ہے۔

قول تعالی ﴿ مَالِکِ يَوُم اللّهِ يُن ﴾ مِن توحيدر بوبيت كااثبات ، كيونكداس آبت مريد من الله تعالی ﴿ مَالِکِ وَيَاوا آخرت ہونے كاعقيدہ پنہاں ہے، يہاں صرف آخرت كا لك ہونے كا بطور خاص اس ليئے ذكر كيا كہ قيامت كے دن سب كے سب الله رب العالمين كيلئے بوری طرح جمک جا كيں ہے، برخلاف و نيا كے، كه يہاں لوگوں من طرح طرح كى سرشى، عناداور تكبرونا فر مانی پائی جاتی ہے، جيسا كه فرعون نے ﴿ اَنَا رَبُّكُمُ الْاَعْلَى ﴾ كہا تھا۔ عناداور تكبرونا فر مانی پائی جاتی ہے، جيسا كه فرعون نے ﴿ اَنَا رَبُّكُمُ الْاَعْلَى ﴾ كہا تھا۔ قول تعالی : ﴿ إِنَّا كَ مَسْتَعِينُ ﴾ مِن قويد الوجيت كا اثبات ہے، كيونكم اس آبت كريد من من مدے برے حصر كے ماتھ اس بات كا اعتراف كرد ہے ہیں كدا صاللہ! ہم ہدنوع كی عبادت واستعانت كے ساتھ تقيم ہی خاص كرتے ہیں اور تيرے ساتھ كى دوسرے كو ہدنوع كی عبادت واستعانت كے ساتھ تقيم ہی خاص كرتے ہیں اور تيرے ساتھ كى دوسرے كو

### بنيادي عقائد شريك نيس كرت\_

وَلِدَقَالَى: ﴿ اِحْدِنَا الصِّرَاطَ الْـمُسُتَـقِيْمَ . صِرَاطَ الَّذِيْنَ ٱنْعَمُتَ عَلَيْهِمْ غَيُر المَمْ فُضُونِ عَلَيْهِمُ وَلَا الصَّالِّينَ ﴾ مِن توحيدالوبيت كا اثبات ، كونكدية يات مبارك الله تعالی سے طلب مدایت کی دعا پر مشمل ہیں،اور میہ بات معلوم ہے کہ دعا ایک اہم ترین عبادت ب-رسول التعليقية كافرمان ب: [ الدعاء هو العبادة ] دعاعباوت ب-

ان آیات کریمہ میں بندہ اپنے پروردگار سے صراط مقیم کی ہدایت کی دعا مانگاہے، وہ صراط معقم جس يرانبياء، صديقين، شهداءاورصالحين علتے رب، اوربيرب كرسب اللي توحيد إلى -ای طرح ان آیات مبارکہ میں بندہ اللہ تعالیٰ سے بیدرخواست کر دہاہے کہ جھے ان لوگوں كراسة سے بچائے ركھنا جو سختين غضب وضلالت كا راسته تھا۔ يدوه لوگ تھے جو تو حيد سے باغی تھے،ان سے انواع واقسام کے شرک صاور ہوتے رہے اور وہ غیراللہ کی عبادت کی روش پر قائم دے۔ (جاری اس تقریرے واضح ہوا کہ سورة الفاتحہ جوام الکتاب ہے کا عمل موضوع توحید ارى تعالى إدريسورة مباركة حيدى تيون اقسام رمشمل )

ابقرآن كريم كي آخرى سورت مورة الناس برغور يجيئة:

اس كى بهلى آيت: ﴿ قُلُ أَعُودُ إِرَبِ النَّاسِ ﴾ توحيدكى تيون اقسام يرمشمل ب، چنانچه "استعاده" يعنى الله تعالى كى يناه طلب كرنا عبادت ب،اوريد توحيد الوجيت ب،اور" رب الناس" قولة تعالى: ﴿ رَبِّ الْعَلَّمِينَ ﴾ كى طرح توجيد ربوبيت اورتوجيد اساء وصفات دونول ير

قوله تعالى: ﴿ مَلِكِ النَّاسِ ﴾ بهمي توحيد ربوبيت اورتوحيد اساء وصفات دونوں پر مشتل ہے قوله تعالى: ﴿ إِلْهِ النَّاسِ ﴾ من توحيد الوهيت اورتوحيد اساء وصفات ووتو ل اقسام موجود



### توحيد كى ان اقسام مين بالممنسبت

واضح ہو کہ تو حید کی ان تینوں اتسام میں آپس میں جونسبت پائی جاتی ہے وہ یہ ہے کہ تو حید ر بو بیت اور توحید اساء وصفات کا اقرار واعتراف توحید الوہیت کوسٹزم ہے، جبکہ توحید الوہیت اقرار واعتراف توحید ربو بیت اور توحید اساء وصفات دونوں کوسٹسمن ہے۔

اس اجمال کی تفصیل اس طرح ہے کہ جم خیص نے توجید الوہیت کا اقر ارکرلیا وہ لاز ما توجید الوہیت کا اقر ارکرلیا وہ لاز ما توجید الوہیت کا اقر ارکرلیا وہ لاز ما توجید الوہیت کا اللہ وصدہ لاشر یک لدکوا بہ معبود مان لیا اے برقتم کی عبادت معبود مان لیا اے برقتم کی عبادت معبود مان لیا اے برقتم کی عبادت میں برقتم کے شاتی مرازق، مصحب اور محمیت ہوئے میں برقتم کے شاتی ، رازق، مصحب اور محمیت ہوئے انکار نہیں کر سکے گا (اور میسب توجید ربوبیت پر مشتمل صفات ہیں) ای طرح وہ اللہ تعالیٰ کے اسمال وصفات بیں) ای طرح وہ اللہ تعالیٰ کے اسمال وصفات بیں) ای طرح وہ اللہ تعالیٰ کے اسمال وصفات بیں کا حکمال

ا کارٹین کر سکے کا (اور پرسب و جید ر بو بیت پر سم صفات ہیں ) ای حرب وہ القداعات ہے۔ استخار صفات ہیں کا محرب وہ القداعات ہیں کہ حکا۔
اس طرح جس فیض نے توجید ر بو بیت اور تو حید اساء وصفات کا افرار کرلیا تو اس کیلئے ضرور آ

ہے کہ وہ توجید الوہیت کا بھی اقرار کر لے، اسے بیہ بات معلوم ہوئی چاہئے کہ کفار کمہ جن کی طرفہ رسول الشفائی کی بعث علی ہیں آئی تھی، تو حید ر بو بیت کا اقرار کے تھے، تو حید کی اس قسم کے اقرار نے آئیوں واخل اسلام نہیں کیا ، اور رسول الشفائی نے ان سے اس وقت تک قمال حلا افرار سے انہیں واخل اسلام نہیں کیا ، اور رسول الشفائی نے ان سے اس وقت تک قمال حلا افراد سے دیا جب تک وہ خالص اللہ وصورہ لا شریک لہی عبادت نہیں کرتے ( بعنی توجید الوہیت کے اقرار کے تھے کا اثبات وقعید ر بو بیت ، جس کا کہ افرار کرتے ہے کا اثبات وقعید ر بو بیت ، جس کا کہ جب کے افرار کی توجید الوہیت کے اقرار واعتراف پرآبادہ کی جائے ( کیونکہ توجید ر بو بیت کا اقرار ، توجید الوہیت کے اقرار کوشلزم ہے ) بطور مثال قرآب ؟ جائے ( کیونکہ توجید ر بو بیت کا اقرار ، توجید الوہیت کے اقرار کوشلزم ہے ) بطور مثال قرآب ؟

ك*ان آيات كوپڑھيے:* ﴿ أُمَّنُ حَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالْارُصَ وَأَنْزَلَ لَكُمُ مِّنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَابِهِ حَدَا<sup>لِ</sup> بنيادي عقائد ذَاتَ بَهُ جَةٍ مَاكَانَ لَكُمُ أَنْ تُنْبِتُوا شَجَرَهَا ءَ اِللَّهُمَّ اللهِ بَلُ هُمْ قُومٌ يُعُدِلُونَ .أمَّنُ جِعْلَ الْآرُضَ قَرَارًا وَّجَعَلَ خِللْهَا أَنْهَزًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَا سِيَ وَجَعَلَ بَيْنَ البَحُويُن حَاجِزًا ءَ اِلْهُ مَعَ اللَّهِ بَـلُ أَكْثَرُهُـمُ لَايَعْلَمُونَ . أَمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطَرُّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَـجُعَلُكُمُ مُحلَفَاءَ الْاَرْضِ ءَ اللَّهُ مَعَ اللَّهِ قَلِيُّلا مَّاتَذَكُّرُونَ . أَمَّنُ يُهُ دِيُكُمُ فِي ظُلُمَٰتِ الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَنُ يُّرُسِلُ الرِّيْحَ بُشُرًا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ءَ اِللّ مَعَ اللهِ تَعَالَى اللهُ عَمَّا يُشُرِكُونَ . أَمَّنُ يَبُدَ وَا الْحَلُقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَمَنُ يَرُزُفُكُمْ مِّنَ السَّمَاءِ وَالْآرُضِ ءَ إِلَّهُ مَعَ اللَّهِ قُلُ هَا تُوا بُرُهَا نَكُمُ إِنْ كُنتُمُ صَادِقِيْنَ ﴾

(التمل:۲۰۲۰)

ترجمہ: '' بھلا بتا و تو؟ کہ آسانوں کواورز مین کوئس نے پیدا کیا؟ کس نے آسان سے بارش برسائی؟ پھراس سے ہرے بھرے بارونق باغات اگا دیے؟ ان باغوں کے درختوں کوتم ہر گزندا گا علتے، کیا الله تعالی کے ساتھ اورکوئی معبود بھی ہے؟ بلکه بدلوگ بث جاتے ہیں (سیدهی راه ے ) کیا جس نے زمین کوقر ارگاہ بنایا اوراس کے درمیان نہریں جاری کردیں اوراس کیلئے پہاڑ بنائے اور دوسمندروں کے درمیان روک بنادی کیا اللہ تعالیٰ کے ساتھ اور کوئی معبود بھی ہے؟ بلکہ ان من سے اکثر کچھنیں جانے۔ بے کس کی ایکارکو جب کہ وہ ایکارے، کون قبول کر کے تنی کو دور کردیتا ہے؟ اور تنہیں زمین کا خلیفہ بنا تا ہے، کیا اللہ کے ساتھ اور معبود ہے؟ تم بہت کم نفیحت وهرت حاصل کرتے ہو۔ کیا وہ جو تہیں خطکی اور تری کی تاریکیوں میں راہ دکھا تا ہے اور جوا پی رقت سے پہلے ہی خوشخریاں دینے والے ہوائیں چلاتا ہے، کیا اللہ کے ساتھ کوئی اور معبود بھی ب جنہیں بیرشریک کرتے ہیں ،ان سب سے اللہ بلند وبالاتر ہے ۔ کیا وہ جو تلوق کی اول وفعہ پیدائش کرتا ہے پھراے لوٹائے گا اور جو تنہیں آسان اور زمین سے روزیاں وے رہاہے، کیا اللہ كماتحكوني اورمعبود بي كهدد يحيّ كداكر سيح بهوتوايل دليل لاؤ\_" بنیادی عقائد میں ایک میں توجد رہوبیت کی تقریر دا ثبات ہے، جے کفار بھی تنایم کر ۔۔ تنے، تا کہ انہیں توجید الوہیت تبول کرنے کی دعوت دی جائے، یکی دجہ ہے کہ آیت کر یمہ ش اللہ تعالی نے تو حبیدر ہوبیت کے اثبات کے بعد فرمایا:

﴿ ءَ إِلَّهُ مَعَ اللهِ ﴾ كيا الله تعالى كساته كوئى اورمعبود ٢٠

مطلب بالکل واضح ہے کہ جو ذات ان افعال کی انجام دبی میں اکیلا و تجاہے (جن افعال نہ کورہ آیات میں ذکر ہوا) تو ضروری ہے کہ اس ذات کومعبود بھی مانا جائے اور ہرنوع کی عبادت اس کے ساتھ مختص کی جائے ؛ کیونکہ جو ذات طلق وایجا دجیسے افعال کے ساتھ مختص ہے اس ذات معبود ہونا امر متعین و واجب ہے۔

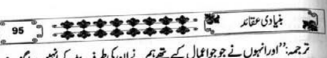
اس بات میں کیامعقولیت ہے کہ پیخلوقات جو پہلے معدوم تھیں ،ادراللہ تعالیٰ کے پیدا کر۔ سے وجود میں آئیں انہیں پیدا ہونے کے بعد معبود مان لیا جائے ، یاان مخلوقات کوخالق کاشر یکہ مخبرالیا جائے؟ یہ بائے کی طرح مجمی معقول ہے؟

قبولیتِ اعمال کی دوشرطیں: اخلاص اورا تباعِ سنت

هیقت عبادت واضح ہونے کے بعد آپ کو معلوم ہونا چاہیئے کہ کسی بھی عبادت یا عمل ۔ قابلی قبول ہونے کیلئے دوشرطوں کا پایا جانا ضروری ہے۔

ایک بید که وه عمل الله تعالی کیلیے خالص مو،اور دوسرا بید که وه نجی تعلیق کی سنت کے مطالح
وموافق مول بندا ہرعمل کی قبولیت کیلئے تجربید اخلاص اور تجربید متابعت ضروری ہے،اخلاص ال
وحده لاشریک له کیلئے ،اور متابعت رسول الله علیق کیلئے ...... اگر کسی عمل کوسنت رسول الله الله علیق کیلئے ...... اگر کسی عمل کوسنت رسول الله الله مطابقت تو حاصل مولیکن اخلاص مفقود موتو وه عمل عنداللہ کسی قبولیت یا پذیرائی کا مستحق نہیں ۔
اوراللہ تعالی کا فرمان ہے :

﴿ وَقَدِ مُنَا إِلَى مَاعَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبَّاءٌ مَنْثُورًا ﴾ (الغرقان:٣٣)



ترجمه: "اورانبول نے جوجوا عمال کیے تھے ہم نے ان کی طرف بڑھ کرانہیں پراگندہ ڈر "405216

ای طرح اگر عمل میں اخلاص کی شرط تو موجود ہے لیکن رسول الشفائی ہے کی سنت کی مطابقت شرط مفقود ہے، بلکہ بدعات ومحدثات کی اساس پر قائم ہے تو وہ عمل عنداللہ غیر متبول ہے اور ع

كرنے والے يرمردود قراريا تاہے۔

صحیح بخاری ومسلم میں عائشہ رضی اللہ عنھا کی روایت سے مروی ایک حدیث میں رسول اا

ترجمہ: إجس مخض نے (خواہ وہ كوئى بھى ہو) ہمارے اس دين ميں كوئى نئى چيز نكالى ، جودي

عل عنهو، تووهم دود ع]

صح مسلم كى حديث يل بدالفاظ بهى وارد بوئ بين:

[من عمل عملا ليس عليه أمونا فهو رد]

ترجمہ: [جس مخص نے کوئی ایباعمل کیا جس پر ہماراا مرنہ ہوتو و عمل اس مخص پدمردود ہے]

پیر کہنا غلط ہے کیٹمل کرنے والا اگر مخلص ہو،عمل خواہ سنت کے مطابق نہ بھی ہو،لیکن بندے کا

ارادہ ونیت نیک ہوتو و عمل درست ، قابلی تعریف اور نافع ہے ، اس فتم کے مفروضوں اور نظریات

کے غلط ہونے کی دلیل رسول الشعابی کے اس کا اپنے اس صحابی ہے کہ جس نے نماز عیدے قبل اپنی قربانی وزع کر ای تحی بیفرمانا: و شاتک شا ة لحم تمهاری بی بری صرف گوشت کهانے کال

گامدتک ب(قربانی کینیں ہے)

رسول الشيالية في اس كى قربانى كاكوئى اعتبارتيس فرمايا، كيونكه وه وقت و في شروع مون

مے قبل ذیح کر لی گئی تھی، وقت ذیح نماز عید کی ادائیگی کے بعد ہے مگر اس نے نماز ہے قبل ذیح كرؤالي

96 ी संवर्धिय

اس حدیث کوامام بخاری اپنی سیخ (۵۵۵) میں اور امام مسلم نے اپنی سیخ (۱۹۲۱) میں روایت فرمایا ہے۔ حافظ ابن مجر فتح الباری (۱۰/۱۷) میں اس کی شرح کرتے ہوئے فرماتے ہیں:" شیخ ابدی بن ابی جمرة کا کہنا ہے کہ اس حدیث سے بیٹا بت ہوا کھل خواہ کتنی البحی نیت سے کیوں نہ صادر ہو، اسوقت تک سیخ اور معترفیں ہوگا جب تک رسول الشفائے کے طریقہ کے موافق نہ ہو"

سنن داري (ار١٩، ١٩) ميں ٢

" عبراللہ بن مسعود علیہ نے کچھ لوگوں کو مجد میں حلقہ بنائے بیٹے دیکھا ،ان کے سامنے

کریاں پری ہوئی تھیں، ایک مخفی کہتا : سوبار "اللہ اکبر "کبو، سب سود فعہ" اللہ اکبر "کبتہ، پھروہ کہتا سوبار

پھروہ کہتا: سوبار "لاالے اللہ "کبو، سب سوبار "لاالے الااللہ "کبتہ، پھروہ کہتا سوبار

"سبحان اللہ "کبو، سب سوبار "سبحان اللہ "کہتہ ..... آپ علیہ نے فرمایا: بیش کیاد کچھ رہا

موں؟ لوگوں نے کہا: اے ابوعبد الرحمٰن! ہم ان کنکریوں پر تکبیر جہلیل اور شیخ شار کررہ

ہیں، فرمایا: تم اس کے بجائے اپنے گناہ شار کرو، میں ضانت دیتا ہوں کہ اس طرح کم از کم تمہاری

ہیں، فرمایا: تم اس کے بجائے اپنے گناہ شار کرو، میں ضانت دیتا ہوں کہ اس طرح کم از کم تمہاری

میں فرمایا: تم اس کے بجائے اپنے گناہ شار کرو، میں ضانت دیتا ہوں کہ اس طرح کم از کم تمہاری

میں فرمایا: تم اس کے بجائے اپنے گناہ شار کی میں فوجود ہیں، نجو اب سے اللہ کے سے میں میری جان ہے یا تو تم محمد سے اللہ کے سے دیا وہ نیک اور خیران سے افتہ بن سے ہوگوں نے کہا: اے ابوعبد الرحمٰن! مگر ہمارا ارادہ اور نیت تو نیک ہو تم ایک کیز وک ہیں۔ کہنا کہ کا ایک وروازہ کھول

ہیں ہوگوں نے کہا: اے ابوعبد الرحمٰن! مگر ہمارا ارادہ اور نیت تو نیک ہو مایا: کتے لوگ ہیں ہوتی "

( گویائض نیت وارادے کا نیک ہونا قبولیت عمل کیلئے کافی نہیں بلکداس کیلئے امام الانبیاء میلائے کی سنت کا اتباع بھی ضروری ہے) اس اثر کو شیخ البانی رحمد اللہ نے سلسلۃ الصحیح (رقم:۲۰۰۵) میں ذکر کیا ہے۔



این افی زیدر حمد الله کا بیفرمان ان الله الله و احد لا الله غیره "باعتبار معنی برهمداخلاص وقو حید الا الله الله الله " کی تعبیر و تر بیمانی کرد با به چنا خی کله الله الله الله الله " فی عام اور اثبات خاص پر دلالت کرد با به بفی عام عمر ادبیه به کدالله تعالی کسوا جنع بهی معبود بنائے گئے بین یا بنائے جا کیں گے سب کی عبادت کی فئی وابطال ، اور اثبات خاص به مرادبیه که برطرح کی عبادت کا چونک الله تعالی سطح ق به لهذا برطرح کی عبادت الله تعالی کیلئے خاص کردی جائے۔ عبادت کا چونک الله تعالی سطح ق به لهذا برطرح کی عبادت الله تعالی کیلئے خاص کردی جائے۔ "للله الله تعالی کیلئے خاص کردی جائے میں کا درائے تعالی کیلئے خاص کردی جائے میں کا درائے تعالی کیلئے خاص کردی جائے کے سوامعبود جن کا انداز میں موجود میں بلکہ بردی تعداد میں موجود بین جبکہ الله تعالی نے کھار کہ کا بیقول قرآن یاک میں ذکر فرمایا ہے:

﴿ اَجَعَلَ اللَّهِ لِهَةً إِلَهًا وَّاحِداً إِنَّ هَلَا لَشَيٌّ عُجَابٌ ﴾ (ص:٥)

ترجمہ: ''کیااس نے اتنے سارے معبود دل کے بجائے ایک ہی معبود بنادیا، یہ تو ہڑی مجیب ... سرا''

ابن الى زيد نے جو ''لاالله غيره ''فرمايا ہے بيہ جملہ ان کے قول''ن الله الله و احد ''کی تاکيد ہے۔ اوران کے کلام کے فد کورہ سات جملے جونئی پر شختال ہیں، آخری جملہ ''لاشویادت لا گئید ہے۔ اوران کے کلام کے فد کورہ سات جملے جونئی پر شختال ہیں، آخری جملہ ''لاشویادت لا ''ہے جس سے بیتانا مقصود ہے کہ عبادت کا اللہ تعالی کیلئے خالص ہونا ضروری ہے، اور عبادت کی کی بھی تم میں اللہ تعالیٰ کا کوئی شریکے نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنی الوجیت میں اکیلا ہے، اور اپنی میں اکیلا ہے، اور اپنیت میں اکیلا ہے، اور اپنیت میں اکیلا ہے، صرف وہی عبادت کا مستحق ہے، دو سراکوئی نہیں ، اس کی ربو بیت میں بھی کوئی شریک نہیں ہے وہ سجانہ وتعالیٰ اکیلا ہی خالق اور مدیر ہے۔ اس طرح اس کا اسلمہ وصفات میں بھی کوئی شریک نہیں ہے، کیونکہ ان صفات کے جو معانی اللہ تعالیٰ کے لائق ہیں ، ان میں اللہ تعالیٰ کی کوئی خلوق شریک نہیں ہو عتی۔

مؤلف رحمالله كاقول" لاشبيه له و لانظير له "اس عمراديب كالله تعالى كاكوئى

بنیادی عقائد معناد معناد می پوری مخلوق میں کوئی اس کا مشابہ ہے، بلکہ وہ اپنی تمام صفات کے ساتھ متفر در (اکیلا اور تنہا) ہے، اللہ تعالی نے فرمایا:

﴿ لَيْسَ كَمِثُلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (الثور كا: ١١) ترجمه: "اسجيسي كوئى چزنيس ووسف والاو كيف والاسي"

ترجمہ:''اس بیسی کوئی چیز ہیں وہ سنے والا و بیسنے والا ہے ۔ حافظ ابن کثیر رحمہ الله فرماتے ہیں: بیا لیک آیتِ کریمہ،اساء وصفات کے حوالے سے اُحل

حافظ آبی میر رحمه الدرمان کے بین بیات ایک کیا ہے۔ اوروه اصل ہے "اشهات مع السنوید الدن کے عقید کے مصل کا استوید النتہ کے عقید سے کیلئے ایک اصل کی حیثیت رکھتی ہے، اوروه اصل ہے "اشهات مع السنوید المینی مفات کی مال کو اللہ تعالی کیلئے عابت کرنا ، اور اس طرح عابت کرنا کہ وہ کسی محلوق کی مشابہت سے منزہ اور پاک ہول۔ مشابہت سے منزہ اور پاک ہول۔

اُحل النة كا يوعقيده ، فرقة مضحه يحقيد ي كفلاف ب ، فرقة مضحه كم بال صفائه بارى تعالى كرحال يعتقيده ، فرقة مضحه يحقيد ي كخلاف ب ، فرقة مضحه كم بال صفائه بارى تعالى كرحال يحد و الله تعالى كل صفائه على المناسبة و كرتے بين كين تخلوقات ي تشبيه كراتھ د (و نعو ذ با لله من هذا الصلال) المحل النة كا فدكوره عقيده ، فرقة معطله ي عقيد ي كم يحى خلاف ب ، فرقة معطله كاعقبه من النه على الله عقيده بيه كرقر آن وحديث بين فركورالله تعالى كى تمام صفات برحق بين، المحرف أصل النه تعالى كي تمام صفات برحق بين، المحسو الكي تي الله يك بين - چناني قوله تعالى : ﴿ وَهُو السَّمِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ تعالى كى دوصفات كا اثبات باك الله عنه الله تعالى كى دوصفات كا اثبات باك الله على الله تعالى كى دوصفات كا اثبات بردلالت كرد به بين ، ايك صفت مح ، دوم صفت بعر - على الله على الله تعالى كى دوصفات كا اثبات به الله على الله تعالى كى دوصفات كا اثبات بردلالت كرد به بين ، ايك صفت مح ، دوم صفت بعر -

اور وليتحالى: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾ تنزيه يرولالت كرر بإب-اب ال مكمل آيت كا



یہ ہوگا کہ اللہ تعالی کیلئے صفتِ سمع ثابت و برحق ہے لیکن مخلوقات کے ساع کی طرح نہیں ،اسی طرح صفتِ بصر ثابت و برحق ہے لیکن مخلوقات کے ابصار کی طرح نہیں ۔

الله تعالى ف ايك اورمقام رفرمايا:

﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًا ﴾ (مريم: ١٥) ترجمه: "اس كابه نام بم بله اور بعى ٢٠٠٠ حافظ ابن كشرر حمد الله فرمات بين على بن الي طلحة ،عبد الله بن عباس رضى الله عنهما في قال

فراتے ہیں، وہ اس آیت کریمہ کامعنی یوں بیان کرتے تھے:

" کیاتم رب تعالی کا کوئی مثل یا مشابہ جانتے ہو؟" یمی تغییر مجابد ،سعید بن جبیر، قادۃ اورائن جرت وغیرے منقول ہے۔

ایک اورمقام پرفرمان باری تعالی ہے:

﴿ وَلَهُمْ يَكُنُ لَّهُ كُفُو الْحَدُ ﴾ ترجمه:"اورشكوكياسكابمسرے"

" کفؤ" سے مرادش اورنظیر ہے، امام قرطبی الی تغییر میں (۲۲ ۱/۲۰) اس آیت کی تغییر کرتے ہوں : اورنظیر کے تغییر کرتے ہوں :

"اس سن تو كوئى مشابهت ركف والا بندكوئى برابرى كر فيوالا ب،اس جينى كوئى چيزيس"
قولد تعالى: ﴿ لَمْ يَكُنُ لَهُ كُفُو ااحَدُ ﴾ مِن كله "احد" جوكة كره بسياق في مين بوت في مين كله "احد" بوكة كره بسياق في مين بوت كم باعث بهت برت عموم بردالات كرد باب، جس كامعن بيه وكاكه الله تعالى كاكن صفت مين، كم بعض مم كاكوئى شبيه يا مشل فيين مي - تغييرانين كير مين جواس كلمدكي تغيير" (وجة" سے كي كئى به تو وه از قبيل تغيير بالشال ب-اور جمله ﴿ لَمْ يَكُنُ لُهُ كُفُو ااحَدُ ﴾ مالية جملوس كي اور ايسا بالضوص جملي آيت ﴿ فَالُ هُو اللهُ أَحَدُ ﴾ كي تاكيد ب، چناني الله بي الدين الدين الدين الدين الله باوراييا الكيلا باوراييا الكيلا به اوراييا الكيلا بوراييا الكيلا بي اوراييا الكيلا بي الكيلا الكيلا بي الكيلا الكيلا بي الكيلا الكيلا

قوله:" ولا ولد له ، ولا وا لد له ولاصا حبة له"



"الله تعالیٰ کی ندکوئی اولا دہے، نہ ہی باپ ہے اور نہ ہی بیوی"

قر آن بحکیم میں اللہ تعالیٰ کی اولا و، باپ، بیوی کی نفی صاً وارد ہے ۔سور وَاخلاص پڑھ کردیک ﴿ قُلُ هُوَاللَّهُ أَحَدٌ . اللهُ الصَّمَدُ . لَمُ يَلِدُ وَلَمْ يُؤلِّدُ . وَلَمْ يَكُنُ لَّهُ كُفُواا حَدّ ترجمہ:'' آپ کہدد بیجئے کہ وہ اللہ تعالی ایک (ہی) ہے۔اللہ تعالی بے نیاز ہے۔ ندا س

كوئى پيدا مواندوكى سے پيدا موا۔ اور نداى كوئى اس كا مسرے"

چنانچہاس سورت نے اللہ تعالیٰ کے والد اور اولا وہونے کی ففی کی ہے، اور ہرمشل ونظیر کے ضمن میں بیوی ہونے کی نفی بھی آگئی۔اس مبارک سورت میں اللہ تعالیٰ کیلئے احا اورصدیت کا اثبات ہے، جبکہ ہراصول (باپ) فروع (اولاد) اورنظراء (ہمثش) کی نفی چنا نچیدو و ذات' احد'' ہے جس کا کوئی ہمش نہیں ،اورصدہے جس کا کوئی باپ یا بیٹانہیں ہے ک طرف تمام خلائق اپنی حاجات پیش کرنے کی تمتاح ومفتر ہیں،اوروہ ذات سب مے منتخ بے برواہ ہے، اوراس کامستغنی اور بے برواہ ہونااییا با کمال ہے کہ وہ والداوراولا د تک کا تہیں ہے۔

الله تعالیٰ کی اولا دہونے کی نفی دیگر بہت می سوروآیات میں وارد ہے؛ کیونک یہودی عزیر كوالله تعالى كابيثا قرار دية تھے، جبكه كفار مكه جن كى طرف رسول الله الله معوث ہوئے، كِ الله تعالى كي بينيان مونے كاعقيدة بإطله ركھتے تھے، لہذا الله تعالى نے قرآنِ مجيد ميں ا بني اولا د ہونے كى نفى فرمائى يسورة البقره ميں فرمايا:

﴿ وَقَالُوا اتَّحَادَ اللهُ وَلَدَّاسُبُحَانَهُ بَلُ لَّهُ مَافِى السَّمْوَاتِ وَالْاَرُضِ كُ قَانِتُونَ ﴾ (القرة:١١١)

ترجمہ:'' میر کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی اولا و ہے، (نہیں بلکہ )وہ پاک ہےز بین وآسمان کا مخلوق اس کی ملکیت میں ہےاور ہرایک اس کا فرما نبردارہے" بنيادي عقائد المرك المناف المناف المرك ا

سورة المؤمنون مل فرمايا: ﴿ مَا اتَّخَذَ اللهُ وَلَدًا وَمَا كَانَ مَعَهُ مَنُ إِللهِ ﴾ (المؤمنون:٩١) ترجمه: "نرتوالله في كوبيا بنايا ورشاس كساتها وركوني معبود ب

سورة مريم من قرمايا: ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحُمنُ وَلَدًا . لَّقَدُ جِنْتُمُ شَيْدًا إِدًّا ﴾

19.11:(E)

ترجمہ: '' ان کا قول تو یہ ہے کہ اللہ رحمٰن نے بھی اولا داختیار کی ہے۔ یقینا تم بہت بری اور بھاری چیز لائے ہو''

ا مسكى علاوه اور بهت ى آيات مين الله تعالى كى اولا و بون كى نفى فدكور ب، ويكهيئ سورة النسساء، الانعام، التوبة، يونس، الاسراء، الكهف، الانبياء، الصافات، الزخوف، اور الجن.

جہاں تک اللہ تعالیٰ کی بیوی ہونے کی نفی کا تعلق ہے تو رہ بھی قرآنِ تھیم میں کئی مقامات پر وار د ہے، اور اللہ تعالیٰ نے جہاں بیوی کی نفی کی وہاں ساتھ ہی اولا دکی بھی نفی کی ، چنانچے فرمایا:

﴿ بَدِ يُعُ السَّمنوَاتِ وَالْاَرُضِ آنَى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ وَلَمُ تَكُنُ لَهُ صَاحِبَةً ﴾

(الانعام:۱۰۱)

ترجمه: '' وه آسانوں اور زمین کا موجد ہے، اللہ تعالیٰ کے اولا دکہاں ہو سکتی ہے حالا تکہ اس کی کوئی بیوی تو ہے نیس'' کوئی بیوی تو ہے نیس''

جنون كاقول فل كرتي موئ فرمايا:

﴿ وَأَنَّهُ تَعَالَىٰ جَدُّ رَبِّنَا مَالَّخَذَ صَاحِبَةً وَّلا وَلَدًا ﴾ (الجن٣)

ترجمه: "اور بيفك مار سرب كى برى شان بلند ب نداس نے كى كو (ائى) بيوى بنايا ب ند بينا"

مؤلف ابن ابی زیدر حمد اللہ کے ندکورہ کلام میں جواللہ تعالی کے شبیہ، نظیر، والد، اولا داور بیوی کافی وارد ہوئی ہے یہ بالکل طریقة سلف صالحین کے مطابق ہے، اور ان میں سے ہر چیزی نفی

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

مِس لِينَ مُوتَى ہے۔(بياسلوب قرآن مجيد نے بھي سکھايا ہے)الله تعالى كافرمان ہے: ﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعْجِزَهُ مِنُ شَيءٍ فِي السَّمْوَاتِ وَلَافِي الْاَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيْ قَدِيْرًا ﴾ (فاطر ٢٣٠)

ترجمہ:''اوراللہ ایسانیس ہے کہ کوئی چیز اس کو ہرادے نید آسانوں میں اور نیدز مین میر بڑے علم والا، بڑی قدرت والاہے'' میں میں اور اللہ میں کو نیسان میں کی کی میں میں سے سے کی کی میں میں سے سے سے کہ کی کی میں اس کے کہ میں میں کے

اب یہاں اللہ تعالی ہے بحزی کئی ہے، لہذا بیعقیدہ رکھنا ضروری ہے کہ دنیا کی کوئی چیز تعالی کو عاجز نہیں کرسکتی ، بحز کے بالقابل جوصفتِ کمال ہے وہ قدرت ہے ، لہذا بیعق رکھنا ضروری ہے کہ اللہ تعالی ہر چیز پر قادر ہے، یہی وجہ ہے ندکورآ یہت کر بیمہ میں بحز کے تی بعد، آخر میں اللہ تعالی کی صفتِ" قدر'' وارد ہے۔

اى طرح الله تعالى كافرمان:

﴿ وَلَقَدُ خَلَقُمُ السَّمُوَاتِ وَالْآرُضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا لَعُوْبٍ ﴾ (ق:٣٨)

ترجمہ:''یقیناً ہم نے آسان اور زمین اور جو پکھاس کے درمیان میں ہے سب کو (صرف) دن میں پیدا کردیا اور ہمیں تھکان نے چھوا تک نہیں''

يهال الله تعالى عنقب اور تعكاوك كي في ب، جس كا عقيده ركهنا ضروري ب، ساته سا



اس کے مقابل یعنی اس ذات کے قادر ہونے کاعقیدہ رکھا جائے۔

الله تعالى في ايك اورمقام يرفر مايا:

﴿ وَلَا يَظُلِمُ رَبُّكَ آحَدًا ﴾ (الكمن:٣٩)

رجد:" تيرارب كى رظلم وتم ندكر عكا"

یماں اللہ تعالی سے ظلم کی نفی ،اس کے کمال عدل کی صفت سے متصف ہونے کو صفحت ہے۔ ای طرح اللہ تعالیٰ کا فرمان:

﴿ وَمَا يَغُزُبُ عَنُ رَّبِكَ مِنُ مِّنْقَالَ ذَرَّةٍ فِى الْآرُضِ وَلَافِى السَّمَاءِ وَلَا أَصْغَرَ مِنُ ذَلِكَ وَلَاأَكُبَرَ اِلَّا فِي كِتَابٍ مُّبِينٍ ﴾ (يولى: ١١)

ترجمہ ''اورآپ کے رب سے کوئی چیز ذرہ برابر بھی خائب نہیں نہ زیین میں اور نہ آسان میں اور شدکوئی چیز اس سے چھوٹی اور نہ کوئی چیز بوی مگرسب کتاب مبین میں ہے''

( يهال الله تعالى سے عزوب ( كى چيز كامخفى مونا )كى نفى ،اس كے كمال علم كى صفت سے متصف بوئے كوشمن ميں ليئے موئے ہے۔

اس انتہائی لطیف کتے سے جہاں اللہ رب العزت کی عظمت وجلالت شان کی معرفت مقصود ہوال انتہائی لطیف کتے سے جہاں اللہ رب العزت کی عظمت وجلالت شان کی معرفت مقصود ہوئی کی ہے وہ فنی کی ہے وہ فنی کی صفتِ کمال پر دلالت نہیں کر رہی ہوتی بلکہ اس کے برعش اللہ تعالی کیلئے تشبید بالمعد وہات کی خطرناک عقیدہ میں دھیل دینے کا باعث بن جاتی ہے اس کی کچھ وضاحت قائدہ نمبر ۲ میں ہوتی ہے۔





٢. قوله: " ليس لأوليته ابتداء ،ولا لآخريته انقضاء."

"اس كى اوليت كى كوئى ابتدا غييس، اوراس كى آخريت كى كوئى انتها غييس-"

### شرح

الله تعالى كے ناموں میں 'الاوّل' اور 'الآبڑ' ، بھی ہیں

ابن الى زيدكام كلام الله تعالى كاس فرمان سے ماخوذ ب:

﴿ هُوَالَّاوَّلُ وَالْآخِرُ وَالطَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ ﴾ (الحديد:٣)

ترجمه: "وبى بهلے ہاوروبى يتھي، وبى ظاہر ہاوروبى مخفى، اوروه بر چيز كو بخو بى جانے والا

"~

. اس آيتِ كريمه من الله رب العزت كيليِّ صفت ِ" أَلْأُوَّلُ" اور صفتٍ ُ ٱلْآخِرُ " كا اثبات

تعالیٰ کے بقاء، دوام اور آخریت پر دال ہے....اس آیت ِ مبار کہ میں جو اللہ تعالیٰ کے نام نہ کور جیں ان کی تغییر رسول الٹھائیلی کی ایک حدیث میں بھی وار د ہے، بیرحدیث در حقیقت نج باللیہ کے

یں اس میرو رہ اللہ میں ہے دیا ہے اور این اور این اللہ میں اس اللہ میں اللہ

ب رقع پر س م م من سام مورون پر مروز کار این منظم میں ہو۔ 1 اللہ ہم اُنت الأول فیلیس قبلک شیء ، واُنت الآخر فلیس بعدک

شىء، وأنت الظاهر فليس فوقك شىء وأنت الباطن فليس دونك شىء، اقض عنا الدين وأغننا من الفقر] (صححملم ٢٧١٣)

ترجمه:[اےاللہ لا ''الول''ے، تجھے قبل کوئی چیز ٹیس، اور لو ''الآخسر''ے، تیرے بعا

كوئى چيزىيىن،اورلو"الظاهر"ب،تير،وركوئى چيزىيىن،اورتو"الباطن"ب،تير،دول

کوئی چیز نبیس، ہمارا قرض ادا کر دے اور ہمیں فقرے بچا کرغناعطا فرمادے ]

ائن الى زيدك فدكوره كلام "ليس لأوليت ابتداء ولا لآخويته انقضاء "عمراد

بنیادی عقائد کے اور انتہاء کمی حاصل تھا۔ نہ بعد میں بھی لاحق ہوگا، جبکہ مخلوقات کا معاملہ سے کہ ان کیلئے ابتداء بھی ہوادرائی انتہاء ہے کہ ان کیلئے ابتداء بھی ہوادرائی انتہاء جس کے کہ ان کیلئے ابتداء بھی ہوادرائی انتہاء جس کوعدم لاحق ہوگا۔

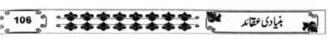
واضح ہو کہ قرآن وحدیث میں ، جنت اور جہنم اور اہلِ جنت اور اہلِ جہنم کے بقاء اور دوام کا ذکر ہے، تو کیا بیاللہ رب العزت کی آخریت کے منافی نہیں ہے؟

جواب بیہ کہ جنت اور جہنم وغیرہ کا بقاء اور دوام اللہ تعالیٰ کے بقاء اور دوام کے منافی نہیں ہے، اللہ تعالیٰ کا بقاء اور دوام اور آخریت اس کی ایک صفت ہے جواس کے ساتھ لازم ہے ( یعنی صفت نے داتی ہے) جبکہ جنت اور جہنم اور اہل جنت وجہنم کا بقاء و دوام اللہ تعالیٰ کی عطا ہے اور ذات حق کی مشیعت وارادہ کے تالج ہے، اگروہ نہ چاہتا تو آئیس بید بقاء اور دوام بھی حاصل نہ ہوتا۔ یہی بات این الی العز نے عقید و الطحاویہ کی شرح میں کسی ہے:

" وبقاء الجنة والنار ليس لذاتهما ، بل يُإبقاء الله لهما "

لینی جنت اور جہنم کا ہمیشہ قائم رہناان کی صفتِ ذاتنیبیں ہے بلکہ اللہ تعالیٰ کے انہیں دوام عطا فرمانے کی وجہ سے دہ ہمیشہ قائم رہیں گی۔

واضح موكد مولف رحمالله كي فركورة جير "ليس لأوليته ابتداء ولا لآخويته انقضاء "
"امام طحاوى كي تعيير" قد يم بلا ابتداء ، دائم بلا انتهاء " بهتر به بهتران الي زيد
قالله تعالى كيك "الأول" اور" الآخو" كي صفت كاذكر فرمايا به جبكه طحاوى ني اس كي جبك الله تعالى كيك بين المعتى كوبيان الي زيدكي تعيير على وى كالعبر سام الله تعير الله ولا " و" الآخو" كان الى زيدكي تعير على وى كافير الأول" و" الآخو" كان كاذكر فرمايا به (جبكه طحاوى كذكر كرده دونول الفاظ اساء حنى ش ينيس به كرده دونول الفاظ اساء حنى ش ينيس به كرده دونول الفاظ اساء حنى ش ينيس به كان كرده دونول الفاظ اساء حنى ش ينيس به كرده دونول الفاظ اساء حنى ش ينيس به كان كرده دونول الفاظ اساء حنى ش ينيس به كان كرده دونول الفاظ اساء حنى ش ينيس به كان كرده دونول الفاظ اساء حنى ش ينيس به كان كرده دونول الفاظ اساء حنى ش ينيس به كان كرده دونول الفاظ اساء حنى ش ينيس به كان كرده دونول الفاظ اساء حنى شوني المناطق الم



٣. قوله: " لا يبلغ كنه صفته الواصفوان ، ولا يحيط بأمره المتفكرو، يعتبر المتفكرون بآياته ،ولا يتفكرون في ما هية ذاته. " ترجم: "الله تعالى كى صفات بيان كرفي والاس كى كى صفت كى ما بيت وكيفيت ت

نہیں پہنچ سکتے اور تھر کرنے والے اس کے کسی امر کا احاطہ نیس کر سکتے بھر کرنے والے ا کی آیات سے تھیحت وعبرت اخذ کرتے ہیں لیکن اس کی ذات کی حقیقت و کیفیت پڑ

وخوض اور بحث وتمحیص نہیں کرتے۔''

#### شرح

الله تعالى كى صفات بيان كرنے والے اس كى كسى صفت كى مارت وكيفيت تك نبيس بينج سكتے كى شرح

اُحل النة الله تعالی کی وہ صفات بیان کرتے ہیں، جواللہ تعالی اوراس کے رسول اللہ اللہ بیان فرمادی ہیں، اللہ تعالی اوراس کے رسول اللہ اللہ بیان فرمادی ہیں، اوران کا عقیدہ بیہ کہ یہ تمام صفات اللہ تعالی کیلیے اس طرح ثابت ہیں، اس کی ذات کے لائق ہیں، وہ ان صفات کے معانی جانے ہوہ اللہ تعالی صفات کا اثبات واقر ارکرتے ہیں، ان صفات کی کیفیات پر بحث و تحیص نہیں کرتے چنا نچہ وہ صفات کی کیفیات کی کیفیت کے تعلق ہے نہ کہ معنی کے تعلق سے تفویض کا عقیدہ رکھتے ہیں (اللہ صفات کی کیفیات کی کیفیت کے تعلق سے مشہور قومات کی کیفیت کے متعلق بی مسلم کی کیفیت کے متعلق بی میں اس کی صراحت ہے، جب ان سے اللہ تعالی کے استواء علی العرش کی کیفیت کے متعلق بی میں اس کی صراحت ہے، جب ان سے اللہ تعالی کے استواء علی العرش کی کیفیت کے متعلق بی میں اس کی صراحت ہے، جب ان سے اللہ تعالی کے استواء علی العرش کی کیفیت کے متعلق بی

''الله تعالی کامستوی علی العرش ہونامعلوم ہے، کیکن مستوی ہونے کی کیفیت نامعلوم ہے، ا اس کامستوی علی العرش ہونے پرایمان لا ناواجب ہےاوراستواء کی کیفیت کاسوال بدعت ہے

این ابی زید کا بیفرمانا: که «تظر کرنے والے اللہ تعالیٰ کے کسی امر کا احاطہ نہیں کر سکتے "اس سلسلہ بیس واضح ہوکہ اللہ تعالیٰ کے امر کی دونتمیں ہیں:

(۱) امر کونی قدری: یعنی الله تعالی کے وہ امر جواس کون (کا مُنات) کے امورے متعلق

(۲) امردین شرعی: یعنی الله تعالی کے وہ امر جودین اور شریعت مے متعلق ہیں۔ امر کونی کی مثال ، اللہ تعالیٰ کا بیفر مان ہے:

﴿ إِنَّمَا أَمُوهُ وَاذَا أَرَادَ شَيْنًا أَنُ يَقُولَ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ ﴾ (لين: ٨٢) ترجمه: ''وه جب بمى كى چيز كاارداه كرتا ہااے اتنا فرمادينا (كافى ہے) كه بوجاءوه اى وقت بوجاتا ہے''

ارِ شَرَى كَ مَثَالَ: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ وَإِيْتَاقُ ذِى الْقُرُبَى ﴾ (الخل: ٩٠)

بندے امر کونی اور امرِ شرق کے حوالے سے پچھکستیں تو پیچان لیتے ہیں، لیکن اس خلق وشرع علی پنہال اللہ تعالیٰ کی تمام حکمتوں کا احاطہ ان کے بس کی بات نہیں ہے، لہذا ضروری ہے کہ وہ

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

جب انہیں کی چی کی حکمت معلوم ہوجاتی ہے تو ان کا ایمان ویقین بڑھ جاتا ہے، اوراگر کی امری خواہ وہ کونی ہو یا تاہے ، اوراگر کی امری خواہ وہ کونی ہو یا شرعی کی حکمت معلوم ند ہو سکے تو وہ اپنی اصل ؤ مدداری ہے مخرف نہیں ہوتے اور وہ ذمدداری ہیہ ہے کہ امر کونی کے تعلق سے اللہ تعالیٰ محم کے سامنے انقیاد وشلیم کا مظاہرہ کریں ( ایعنی قال اللہ وقال رسول اللہ کے پا ہند ہو کرر ہیں اوراس دائرہ سے قطعی باہرنہ کھیں )

### تفكركرنے والے اللہ تعالی كے كسى امركا احاط نبيس كر كے

ابن الى زيد كاكلام أو لا يحسط با مره المتفكرون "مضعوديكى بكة الكرك والمنافق الله المدن المستقصود الله المستقد المستقصود المستح كم واسرار كا احاط بين كرسكة ميد مقصود نيس به كدوه احكام شريعت كى معرفت حاصل بمن كرمنا ورمجران بمل مرمنا و مجران بمل كرمنا توشيق كم معرفت حاصل كرمنا ورمجران بمل كرمنا توشيق كرم كا:

[ ما نهيتكم عنه فا جتنبوه ، وما أ مرتكم به فا فعلوا منه ما استطعتم ] (صحح بخاري ٧٨٨، يحمملم ١٣٢٤)

ترجمہ: جس چیز سے روکوں اس سے باز آ جاؤ، اور جس چیز کا تھم دوں اسے طاقت کے بقدر ضرورانجام دو] (چنانچیان احکام کو بجھنا اوعمل کرنا تو امرِ مستطاع ہے، کین ان میں پنہاں اسرار ورموز کا اعاطہ عاری طاقت سے خارج ہے)

تفکر کرنے والے اللہ تعالیٰ کی آیات سے تھیجت وعبرت حاصل کرتے ہیں مؤلف رحمہ اللہ نے فرمایا: ''تفکر کر نیوالے اسکی آیات ہے تھیجت وعبرت حاصل کرتے ہیں'

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

واضح ہوکہاللہ تعالیٰ کی آیات کی دوستمیں ہیں۔

(١) آيات شرعيه (٢) آيات كونيه

آیات شرعیه: سے مرادوه آیات ہیں جن پرقر آن کریم مشتمل ہے، جبکہ

آیات کوئی: ہے وہ نشانیاں جواللہ تعالی کی خلق میں موجود ہیں: مثلاً: رات، دن، جا نداور سورج وغیرہ۔

آیات شرعید سے قیمت وعرت حاصل کرنے کی دلیل اللہ تعالیٰ کا پیفر مان ہے:
﴿ وَلَقَدُ يَسَّو ثَاللَّهُ وَ آنَ لِللَّهِ كُو فَهَلُ مِنْ مُدَّكِدٍ ﴾ (القر: ١٤)

ترجمه: ''اور بيشك ہم نے قرآن كو بيجھنے كيلئے آسان كرديا ہے پس كيا كوئى هيرت حاصل كرنے ہے''

نیزاللہ تعالیٰ کا یفرمان: ﴿ أَفَلَا یَتَدَبُّرُونَ الْقُرُ آنَ اَمْ عَلَی قُلُوْبِ اَقْفَالُهَا ﴾ (محد ٢٣٠) ترجمہ: ''کیا قرآن میں غور وفکر نیس کرتے؟ یاان کے دلوں پرتا لے لگ گئے ہیں'' نیزیڈرمان ہے: ﴿ کِصَابٌ أَنْوَلْنَاهُ إِلَیْکَ مُبَارَکٌ لَیْدَبُّرُوْا آیَاتِهٖ وَلِیَتَذَكُّرَ اُولُوالْالْیَابِ ﴾ (ص:۲۹)

ترجمہ:''اور یہ بابرکت کتاب جے ہم نے آپ کی طرف اس لئے نازل فرمایا ہے کہ لوگ اس کی آیتوں پرغور دفکر کریں اور عظنداس سے نصیحت حاصل کریں''

جكمة يات كونيك فيحت وعبرت حاصل كرنى وليل درج ذيل آيات إن

﴿ إِنَّ فِى خَلُقِ السَّمْوَاتِ وَالْاَرْضِ وَاخْتِلَافِ الْيُلِ وَالنَّهَارِ لَأَيْتِ لِأُولِلَى الْكَابِ. اللَّهِ وَيَتَفَكُّرُونَ فِى خُلْقِ الْاَلْبَابِ. اللَّهِ يُن يَدُكُرُونَ فِى خُلْقِ النَّمُونَاتِ وَالْاَرْضِ رَبَّنَا مَاخَلَقْتَ هَذَا بَاطِلَا سُبُخنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ السَّمْوَاتِ وَالْاَرْضِ رَبَّنَا مَاخَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبُخنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ (آلعران:10)، (المَّارِنَ 10، 10)

بنیادی عقائد میں اور زمین کی پیدائش میں اور رات دن کے ہیر پھیر میں یقیناً عقائدوں کے جیر پھیر میں یقیناً عقائدوں کے خاتیاں ہیں۔ جواللہ تعالیٰ کا ذکر کھڑے اور بیٹھے اور اپنی کروٹوں پر لیٹے ہوئے کرتے ہیں آسان وزمین کی پیدائش میں غوروفکر کرتے ہیں اور کہتے ہیں اے ہمارے پروردگار! تونے بید فائد نہیں بنایا، تو یاک ہے ہی ہمیں آگ کے عذاب سے بچالے''

﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمْوَاتِ وَالْآرُضِ وَاخْتِلَافِ الَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلُکِ ا تَجُرِئُ فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنُ مَّاءٍ فَآخُ الْآرُضَ بَعُدَ مَوْتِهَا وَبَتَّ فِيْهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَتَصُرِيْفِ الرِّيْحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْآرُضِ لَايْتِ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ ﴾ (العَرْقِ:١٢٣)

ترجمہ: ''آسان اور زمین کی پیدائش ،رات دن کا ہیر پھیر، کشتیوں کا لوگوں کوفغ دیے چیزوں کو لئے ہوئے سمندروں میں چلنا، آسان سے پانی ا تار کر، مردہ زمین کوزندہ کرویز میں ہر قتم کے جانوروں کو پھیلا دینا، ہوا ڈل کے رخ بدلنا، اور بادل، جو آسان اور زمین درمیان منخر ہیں، ان میں عقلندول کیلئے قدرت اللی کی نشانیاں ہیں''

ورميان محرين، ان يَلَ عَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابِ ثُمَّ إِذَا أَنْتُمْ بَشَرُ تَنْتَشِرُونَ. وَمِنُ الْمَ فَعَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْوَاجُ لَقَمَّ إِذَا أَنْتُمْ بَشَرُ تَنْتَشِرُونَ. وَمِنُ الْمَ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزُواجًا لِتَسْكُنُواۤ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوْدَةً وَرَحْمَةً وَلِكَ لَايْتِ لِفَهِ خَلَقُ السَّمُواتِ وَالْاَرُضِ وَاخْ ذَلِكَ لَايْتِ لِلْعَلِمِينَ. وَمِنُ اينِه مَنَامُكُمْ بِالِيْلِ وَ الْمِسْتِكُمْ وَالْوَانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايْتِ لِلْعَلِمِينَ. وَمِنُ اينِه مَنَامُكُمْ بِالِيْلِ وَ وَابْتِعَاوَكُمْ مِنْ فَضَلِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايْتِ لِقَوْمٍ يَسْمَعُونَ. وَمِنُ اينِه يُرِيكُمُ وَابْتِعَاوُكُمْ مِنْ فَضَلِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايْتِ لِقَوْمٍ يَسْمَعُونَ. وَمِنُ اينِه يُرِيكُمُ وَابْتِهِ فَا وَطَمَعُا وَيُنَوِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَيْحُي بِهِ الْارْضَ بَعَدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي خَلِيكَ لَايْتِ لِقَوْمٍ يَسْمَعُونَ. وَمِنُ اينِه يُرِيكُمُ وَالْوَتِ لِقَوْمٍ يَسُمَعُونَ . وَمِنُ الشَمَاءِ مَاءً فَيْحُي بِهِ الْارْضَ بَعَدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي خَلِيلُ لَتُولُ فَي السَّمَاءُ وَالْارُضَ بَعَدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي كَالِيتِ لِيقُومُ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءُ وَالْارُضُ بِالْمِرِهِ فَمَ الْمُولُ وَمِنْ النِينَ لِيقُومُ السَّمَاءُ وَالْارُضُ بِالْمِرِهِ فَمُ الْمُا اللَّهُ اللَّهُ مَنَ السَّمَاءُ وَالْارُضُ بِالْمُومُ الْمُعْلِى اللَّهُ وَلَى السَّمَاءُ وَالْارُصُ بِالْمُومُ الْمَالِينَ لِلْعِلْمِينَ السَّمَاءُ وَالْارُصُ الْمَالِينِ لِلْوَالْمُ السَّمَاءُ وَالْارُصُ الْمَالُونَ . وَمِنْ النِهُ الْمُومُ السَّمَاءُ وَالْارُصُ الْمُعُولَ الْمُومُ الْمُعْلِمُ الْمُ الْمُعُولُ فَلَامُ السَّمَاءُ وَالْارُصُ الْمَالِمُ الْمُومُ الْمُولِ الْمُنْ الْمُومُ الْمُعْلِمُ الْمُومُ الْمُومُ الْمُعَلِيلُونَ الْمُؤْولُ الْمُنْ الْمُومُ الْمُومُ الْمُؤْلِلُومُ الْمُعَلِمُ الْمُعَامُ الْمُولُولُ الْمُؤْلِقُولُ الْمَالِمُ الْمُعِلَى الْمُعِلَى الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُعْمُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُولُ الْمُؤْلِقُ

www.kitabosunnat.com بارى عقائد ترجمہ: 'اللہ کی نشانیوں میں سے ہے کہ اس نے تم کومٹی سے پیدا کیا پھراب انسان بن (چلتے پھرتے) پھیل رہے ہو۔اوراس کی نشانیوں میں ہے ہے کہتمہاری ہی جس سے بیویا پیدا کیس تا کیتم ان ہے آ رام یا و اس نے تمہارے درمیان محبت اور ہدر دی قائم کر دی ، یقیناً غ وفکر کرنے والوں کیلئے اس میں بہت سے نشانیاں ہیں۔اس( کی قدرت) کی نشانیوں میں۔ آسانوںاورز مین کی پیدائش اورتمہاری زبانوںاوررنگتوں کااختلاف (مجمی) ہے، دانش مندوا کیلیے اس میں یقنینا ہڑی نشانیاں ہیں۔اور ( بھی )اس کی (قدرت) کی نشانی تمہاری راتوں او دن کی نیند میں ہےاوراس کے فضل ( یعنی روزی ) کوتمہارا تلاش کرنا بھی ہے۔جولوگ ( کاا لگاکر) سننے کے عادی ہیں ان کیلئے اس میں بہت ی نشانیاں ہیں۔اوراس کی نشانیوں میں ۔ ایک بیر ( بھی ) ہے کہ دوختہیں ڈرانے ادرامیدوار بنانے کیلئے بجلیاں دکھا تا ہے ادرآ سان ۔ بارش برسا تا ہے اوراس سے مردہ زمین کوزندہ کر دیتا ہے،اس میں ( بھی ) عقمندوں کیلئے بہت کا نشانیاں ہیں۔اس کی ایک نشانی یہ بھی ہے کہ آسان وزمین اسی کے حکم سے قائم ہیں ، پھر جب و مهمین آوازدے گاصرف ایک بارکی آواز کے ساتھ ہی تم سبز مین نے فکل آؤ کے " ﴿ وَمِنُ اينِهِ الَّيْلُ وَالنَّهَارُ وَالشَّمُسُ وَالْقَمَرُ لَا تَسُجُدُوُا لِلشَّمُس وَلَالِلْقَمَر

وَاسْجُدُوا لِلَّهِ الَّذِي خَلَقَهُنَّ إِنْ كُنْتُمُ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ (ممالىجىة:٣٠)

ترجمہ:''اوردن رات اورسورج جا ندمجی (اس کی ) نشانیوں میں سے ہیں ہتم سورج کو بجدہ نہ گرونہ چاندکو بلکہ بحدہ اس اللہ کیلئے کروجس نے ان سب کو پیدا کیا ،اگر تمہیں ای کی عبادت کرنی

﴿ وَمِنُ اللَّهِ أَنَّكَ تَوَى الْآرُصَ خُشِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَاعَلَيْهَا الْمَآءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْي الْمَوْتِي إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴾ (مم البحدة:٣٩) ترجمہ:''اوراللہ تعالیٰ کی نشانیوں میں ہے ( یہ بھی ) ہے کہ تو زمین کو دبی دہائی دیکھتا ہے کچر

جب ہم اس پر مینہ برساتے ہیں تو وہ تر وہازہ ہوکرا مجر نے گئی ہے، جس نے اسے زندہ کیا وہی لیٹنی طور پر مردوں کو بھی زندہ کرنے والا ہے، بیٹک وہ ہر چیز پر قادر ہے" غور وفکر کرنے والے اللہ تعالیٰ کی ذات کی کیفیت و ماہیت میں تفکن نہیں کرتے مؤلف رحمہ اللہ نے فرمایا ہے: ''ولایت فکرون فی ماہیة ذات ہ'' لیخی غورو وفکر کرنے

والے،اللہ تعالیٰ کی ذات کی کیفیت و ماہیت میں نظر نہیں کرتے..... اس سلسلہ میں واضح ہو کہ اللہ تعالیٰ اپنی ذات اور صفات کے ساتھ خالق ہے،اور باتی ہر جی اس کی مخلوق ہے، گزشتہ صفحات میں بیان ہو چکا کہ اللہ تعالیٰ کی صفات کی کیفیت کے تعلق ہے ہماراعقیدہ ،عقیدۂ تفویض ہے، یعنی اللہ تعالیٰ کی صفات کی کیفیت کاعلم اللہ تعالیٰ کے سپر دکر ہے ہیں، ہمیں ان صفات کا صرف معنی معلوم ہے، کیفیت نہیں ..... چنانچہ جس طرح اس کی صفات ک

یں ہیں اس میں بحث وتحیص جائز نہیں ہے اس طرح اس کی ذات کی کیفیت کے بارہ میں بحث وتحیص جائز نہیں ہے، ندکورہ جملہ میں اس عقیدہ کا اظہار ہے کہ نظر کرنے والے اللہ تعالیٰ

ذات کی ماہیت اور کیفیت کے بارہ میں تفکن نہیں کرتے۔



بْيادَى عَقَامَ ﴿ وَلَا يُحِينُ طُونَ بِشَىءَ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرُسِ ٣. قوله ﴿ وَلَا يُحِينُ طُونَ بِشَىءَ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ وَسِعَ كُرُسِ السَّمْوَاتِ وَالْاَرُضَ، وَلَا يَؤُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيمُ العَظِيمُ ﴾

(البقرة:۵۵٪ ترجمه:'' وہ اس کے علم میں ہے کسی چیز کا احاطہ نہیں کر سکتے ،گر جتنا وہ چاہے ،اس کری کی وسعت نے زمین وآسان کو گھیرر کھاہے ،اللہ تعالی ان کی حفاظت سے نہ تھکتا اور اکتا تاہے، وہ بہت بلنداور بہت بزاہے''

### شرح

موقع پراشارہ فرمایا ہے۔

### علم الغيب الله تعالى كيليَّة خاص ب

یہ چاروں جماعظیم الشان آیت (آیت الکری) کا حصہ ہیں، آیت الکری گل وی جملوں مشتمل ہے، جملوں برختمل ہے۔
مشتمل ہے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا درج ذیل فرمان (آیک عمل آیت) دی جملوں پرختمل ہے۔
﴿ فَلِلَذَٰلِکَ فَاذُ عُ وَاسْتَقِمْ کَمَا أُمِرْتُ وَلَا تَشِعْ أَهُواءَ هُمْ وَقُلُ امْنُتُ بِمَا النَّوْلَ اللهُ مِنْ كَتَا وَرَبُّكُمُ لَنَا أَعُمَالُنَا وَلَكُمَ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ وَلَكُمَ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ وَلَكُمَ اللهُ مِنْ اللهِ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُو

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

الله تعالی کی صفات میں ہے ایک صفت ،صفتِ علم ہے چنانچہ الله تعالی کاعلم ہر شی کومج ہے،جیسا کہ اس کا فرمان ہے:

﴾ لِتَعُلَمُوُااَنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ وَأَنَّ اللهَ قَدُ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴾

ترجمہ: '' تاکہتم جان لوکہ اللہ ہر چیز پر قا درہے۔اور اللہ تعالیٰ نے ہر چیز کو باعتبارِ علم تھیررک ہے'' (الطلاق:۱۲)

جہاں تک مخلوقات کا تعلق ہے، تو وہ اللہ تعالیٰ کے علم میں سے پچھی نہیں جانتے ،اور کو مخلوق پچھے جان بھی پاتی ہے تو صرف اس قدر جوخو داللہ تعالیٰ سکھادے اور تعلیم فر مادے۔ محلوق پچھے جان بھی پاتی ہے۔

جيها كەاللەتغالى كافرمان ہے:

﴿ وَلَا يُحِيُطُونَ بِشَىء مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِمَا شَاءَ ﴾ (البقرة: ٢٥٥) ترجر: "وواس علم من سے كى چيز كا احاطة فيل كركتے ، مرجتنا وه چائے" نيز فرمايا: ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيْهِمُ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيْطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ (ط: ١١٠)

یر سروی بیستان کے آھے چیھیے ہے اسے اللہ ہی جانتا ہے خلوق کاعلم اس پر حاوی ہے۔ ترجمہ:'' جو پچھان کے آھے چیھیے ہے اسے اللہ ہی جانتا ہے خلوق کاعلم اس پر حاوی ہے۔ مہدکتا''

نير قرمايا: ﴿ عَلِمُ الْغَيْبِ قَلَا يُطُهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا اِلْآمَنِ ارْتَطَى مِنْ رَّسُوُ فَاِنَّهُ يَسُلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلَفِهِ رَصَدًا ﴾ (الجن٢٦:٣٤١)

و به پست سب بین به باید و سب رست که به مین مین به بین به بین به بین به بین به به بین به بین به بین به بین به ب تر جمه: '' وه غیب کا جاننے والا ہے اورا پنے غیب پر کمی کو مطلع نہیں کرتا ، سوائے اس پیغیبر جے وہ پسند کر لے لیکن اس کے بھی آ گے چیچے پہرے وار مقرر کر دیتا ہے''

الله تعالى نے اپ نى نوح عليه السلام كم تعلق قرآن عليم ميں يه خروى كه وه ف



﴿ وَلَااً قُوْلُ لَكُمْ عِنْدِى حَوْ آئِنُ اللهِ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ اِنِّى مَلَكٌ ﴾ ترجمہ:'' میں تم سے میزمیں کہتا کہ میرے پاس اللہ کے فزائے ہیں، (سنو!) میں غیب کاعلم مجی نہیں رکھتا، نہ میں کہتا ہوں کہ میں کوئی فرشتہ ہوں'' (حود:۳۱)

اورالله تعالیٰ نے اپنے نبی محمد اللہ کو تھم دیا کہ آپ اپنی امت کو بتادیں کہ وہ غیب کاعلم نہیں رکھتے، چنانچے فرمایا:

﴿ قُـلُ لَّا أَقُولُ لَـكُـمُ عِنْدِى خَزَ آنِنُ اللهِ وَلَا أَعْلَمُ الْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ اِنِّى مَلَكٌ إِنْ اتَّبِعُ اِلّا مَايُوحِي اِلَى ﴾ (الانعام:٥٠)

ترجمہ: ''آپ کہد بیجے کہ نہ تو یس تم سے بیکہتا ہوں کہ میرے پاس اللہ کے خزانے ہیں اور نہ یس قو صرف جو پھے میرے نہ یاں وہ اور نہ یس تم سے بیکہتا ہوں کہ میں فرشتہ ہوں ، میں تو صرف جو پھے میرے پاس وحی آتی ہے اس کی ابتاع کرتا ہوں''

يُرِفُرِمايا: ﴿ قُلُ لَا أَمُلِكُ لَنِفَسِى نَفُعًا وَلَاضَوًّا اِلْآمَاشَاءَ اللهُ وَلَوْ كُنُتُ أَعْلَمُ الْعَيْبَ لأسْتَكُفَرُتُ مِنَ الْنَحِيْرِ وَمَا مَشَنِىَ السُّوءُ إِنْ آنَا إِلَّا نَذِيْرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْم يُؤْمِنُونَ ﴾ (الاعراف:١٨٨)

ترجمہ:'' آپ فرماد بیجئے کہ میں خودا پنی ذات خاص کیلئے کسی نفع کا اختیار نہیں رکھتا اور نہ کسی مرکع اور نہ کسی م ضرد کا ،گرا تنا ہی کہ جتنا اللہ نے چاہا اور اگر میں غیب کی یا تیں جانتا ہوتا تو میں بہت سا منافع حاصل کر لیتا اور کوئی نقصان مجھ کونہ پہنچتا میں تو تحض ڈرانے والا اور بشارت دینے والا ہوں ان لوگوں کو جوایمان رکھتے ہیں''

اورالله تعالى في ملائكه كے باره ميں خردى:

﴿ قَالُوا سُبُحْنَكَ لَاعِلُمَ لَنَا إِلَّامَاعَلَّمُتَنَاإِنَّكَ أَنْتَ الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ ﴾



ترجمہ:''سب نے کہااےاللہ! تیری دات پاک ہے ہمیں تو صرف اتنائی علم ہے جتنا تونے ہمیں سکھار کھاہے، پورے علم دھکمت والاتو تو ہی ہے'' (البقرة:۳۲)

اورالله تعالى في جنول كمتعلق خروى:

﴿ وَأَنَّا لَانَدُرِى أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَنْ فِي الْأَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدًا ﴾

ترجمہ:''ہم نہیں جانتے کے زمین والوں کے ساتھ کی برائی کا ارادہ کیا گیا ہے یاان کے رب کا ارادہ ان کے ساتھ بھلائی کا ہے'' (الجن: ۱۰)

يْرِقْرَمَايِا ﴿ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ الْجِنُّ أَنْ لَّوْكَانُوا يَعْلَمُونَ الْغَيْبَ مَالَبِثُوا فِي الْعَذَابِ الْمُهِيْنِ ﴾ (سإ:١٨)

ترجمہ:''پس جب (سلیمان) گر پڑے اس وقت جنوں نے جان لیا کہ اگر وہ غیب دان ہوتے تواس ذلت کے عذاب میں جتلا ندر ہے''

اورالله تعالى نے (عموى طور پر پورى كائنات كے تعلق سے) فرمايا:

﴿ قُلُ لَا يَعُلَمُ مَنُ فِي السَّمْوَاتِ وَالْاَرْضِ الْغَيْبَ اِلَّا اللهُ وَمَا يَشُعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ ﴾ (المل: ٢٥)

تر جمہ:'' کہدد بیجئے کہ آسانوں والوں میں ہے اور زمین والوں میں ہے سوائے اللہ کے کوئی غیب نہیں جانتا ،اورانہیں تو میچی معلوم نہیں کہ کب اٹھا کھڑے کیئے جائیں گئے''

اوراگر ذخیرہ احادیث کا صفح کریں ، تو ایس بے شاراحادیث ملیں گی جوا ہے بہت ہے امور
کے بیان پر شمتل ہیں جنہیں رسول اللہ نہیں جانے تھے ، مثلاً: قصد افک ، چنانچہ آپ تھا ہے کو اُم
المونین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنھا کی براءت کاعلم سورۃ النورکی آیات متعلقہ براءت کے نزول
کے بعد ہوا۔ اسی طرح اس ہار کا واقعہ جو ام المونین عائشہ صدیقہ رضی اللہ عنھا ہے ایک سفر کے
موقع پر گم ہوگیا تھا ، سب اس کی کھوج ہیں وہیں رک گئے ، بہت تلاش بسیار کے باوجودوہ نہل



کا، پانی بھی ختم ہو چکا تھا، نماز فجر لیٹ ہونا شروع ہوگئ (بڑی پریشان کن صورتحال بن چکی تھی ) اس اثناء میں تیم کا تھم نازل ہوا (تیم کر کے نماز ادا کی گئی ) اور جب وہاں ہے کوچ کرنے کی غرض سے عائشہرضی اللہ عنہا کا اونٹ اٹھایا گیا تو ہاراس کے یقیح پڑا ہوا ملا۔

صافظ ابن کشرر حمد الله آیت الکری کے اندر فرمان باری تعالی ﴿ وَ لَا يُسجِيْطُونَ بِشَيءِ مِنُ عِلْمِهِ اللهِ مِن عِلْمِهِ اِلَّا بِمَا شَاءَ ﴾ کی تغیر میں فرماتے ہیں،

" اس سے مرادیہ ہے کہ اللہ رب العزت کے علم میں سے کی بھی ہی پرکوئی بھی ، کچھ مطلع نہیں ہوسکتا، مگر صرف ای قدر جواللہ تعالی خود کسی چیز کے علم، یا خبرے مطلع فرمادے۔ یہ بھی مراد ہوسکتا ہے کداس علم سے مراد اللہ تعالی کی ذات وصفات کاعلم ہو، چنانچداس کی ذات وصفات کے تعلق ہے کوئی، پچے نہیں جان سکتا جب تک اللہ تعالیٰ کوئی علم فراہم نہ فرمائے، جب کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ے: ﴿وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمًا ﴾ (ط: ١١٠) ترجمه: " مخلوق كاعلم اس يرحاوى نبيس موسكيا" واضح ہوکہ آیت الکری میں جس کری کا ذکر ہے ،اور جس کے متعلق فرمایا کہ وہ آسانوں اورزمینوں پروسیج اور حاوی ہے ..... وہ اللہ تعالیٰ کی مخلوق میں سے ایک مخلوق ہے ، اور متدرک حاکم (۲۸۲٫۲) میں عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنھما کی (موقوف) روایت سے ثابت ہے کہ بیہ الله تعالى ك دونول قدم ركف كى جكد ب-امام حاكم في فرمايا كداس حديث كوني الله في روایت نبیں کیا الیکن یہ بخاری ومسلم کی شرط پر ہے، حاکم کے اس قول پر امام ذھی نے بھی کوئی نقد وارونیس کیا ،البته اس کی سند کا ایک راوی "عمار الدهنی" صحیح مسلم کے رواۃ میں ہے ہے جبکہ سیح بخارى مين اس كى كوئى روايت نبيس بي الشيخ البانى رحمه الله ك "السلسلة الضعيفة" رقبه (٩٠٧) ميں اس كى مفصل تخ ترج ديكير ليج ،اس حديث كومرفوع نقل كرناضعيف ب (ليكن وموقوفاً على عبدالله بن عباس "صحح ہے ،اور یہ تحکم مرفوع ہے ، کیونکہ اس تتم کی اخبار میں عقل ورائے كاكوئى كمال تبيس، فافهم)

واضح ہو کہ عبداللہ بن عباس رضی اللہ عصما کی طرف منسوب ایک دوسرے اثر میں کری کی تغییر علم ہے گئی ہے ، لیکن اس کی سند میں جعفر بن ابی المغیر قہ جو سعید بن جبیرے روایت کر دہا ہے ، اس کے متعلق حافظ ابن ججر ' النہ قد یب النہ ذیب '' میں فرماتے ہیں : '' بیصدوق تھا لیکن وہم کرتا تھا ''، حافظ ابن مندہ درحمہ اللہ ' کتناب البر دعلی الجہمیة '' میں فرماتے ہیں : اس روایت میں جعفر کا کوئی متابع بھی نہیں ہے اور و لیے بھی سعید بن جبیرے روایت کرنے میں تو ک نہیں ہے، امام وصی نے '' میسز ان الاعتدال '' (ارساس) میں اس کے بارہ میں ابن مندہ کی نہیں ہے، امام وصی نے ' میسز ان الاعتدال '' (ارساس) میں اس کے بارہ میں ابن مندہ کی تو تین نہیں کی ، بلکہ سکوت فرمایا ہے ۔ امام طحاوی رحمہ اللہ اصل المنة والجماعة کا عقیدہ قال کرتے ہوئی میں اس کے میں اور کری جن ہوئی کرتے ہوئی کرتے ہوئی اور کری جن سے دور کری جن اور کری جن سے ۔ امام طحاوی رحمہ اللہ المنة والجماعة کا عقیدہ قال کرتے ہوئے والے میں : عرض اور کری جن ہے۔

قولہ تعالیٰ ﴿وَلَا بَوُو دُهُ حِفْظُهُمَا ﴾ ہے مرادیہ ہے کہ آسانوں اور زمینوں کی حفاظت نہ آو اس پرکوئی امرِ شاق ہے اور نہ ہی کمی طرح ہے گراں اور بوجس ..... بیا یک الی ایک نفی ہے ، جواس کے بالقابل اللہ تعالیٰ کیلئے کمال قدرت کی صفت ہونے کے اثبات کو مضمن ہے۔ حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ فریاتے ہیں: آسانوں اور زمینوں اور جو کچھوان کے اندر ہے اور جو کچھو ان کے درمیان ہے کی حفاظت اللہ تعالیٰ کیلئے قطعی کوئی مشکل یا بھاری نہیں ہے ، بلکہ اس کے برکس انتہائی محل اور آسان ہے۔

آیت الکری کے آخریس ﴿ وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيْمُ ﴾ ب، 'العلی ''اور' العظیم ''الله رب العزت کے دومبارک نام ہیں، جوالله تعالی کی دوصفات پر مشتمل ہیں 'السعلی ''میں صفتِ علو ب، اور' العظیم ''میں صفتِ عظمت ہے۔

واضح ہوکہ علو(بلندی) کی تین قشمیں ہیں:

(۱) علوالقدر، يعنى مرتبه ومقام كى بلندى-



(٢) علوالقحر ، يعنى قبروغلب كى بلندى\_

(۳) علوالذات <sup>یعنی</sup> ذات کا ہرائیک پر بلندہونا۔

الله رب العزت كى صفتِ علو ملى تتنول چيزي پائى جاتى بين -اوررب تعالى كانام مبارك "العلى" قرآن تكيم مين ويكرتين مبارك نامول كيماته ملكرآيا ب، وه تمن نام بين:"العطيم"، "الحكيم" "اور"الكبير"

"العظيم" كم التحطيم" الكرى اورمورة شورى كابتداء بس آيا به جبكة الكبير" كما تهد مقترن بوكرمورة الله على الله كان عَلِيًّا كَبِيرً الهاس كا ومورة الله تكان عَلِيًّا كَبِيرً الهاس كا ومورة الحجماتي الحجماورة القمان بس آيا ب في وَإِنَّ اللهَ هُو الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ في جَبَرَهُ الحكيم" كما ته مورة الشوري كم ترفي المورة الثوري كم ترفي المورة الثوري كم ترفي المورة الثوري كم ترفي المورة الثوري كم ترفي الله على تحريم في الله المورة الشورة الثوري كم ترفي المورة الثوري كم ترفي المورة الثوري كم ترفي المورة الم



 قوله: "العالم الخبير المدبر القدير السميع البصير العلى الكبير" ترجم: "ووعالم جير، دبر، قدير سمح ، بعير، بلتداور برائ"

#### شرح

العلو ،القدرة ،السمع اور البصر الله تعالى كى صفات ميس سے بيس ان صفات كامنموم مخترا درج كياجاتا ہے۔

"العالم" اور" النحسيو" الله تعالى كاساء حنى ميس دومبارك نام بين، جوعلم ركف اور خرگيرى فرمانے كى صفت برمشتل بين \_

كتاب كي بخض شخول مين "السعالم" كى جكد "المعليم" نذكورب اور"العليم" "العالم" كى بنسبت زياده بهترب، اس كى دووجوه بين:

ایک بیکرصفت "العلیم" "قرآن پاک میں بکثرت مطلقاً بلاقیدوارد موئی ہے، جبکرصفت "العالم" "برجاً علم غيب كساتوم قيد بوكر وارد بوئي ب\_ جيسے الله تعالى كا فرمان:

﴿ عَالِمُ الْعَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْعَزِيْزُ الْحَكِيمُ ﴾ (التفاين:١٨)

ترجمه: ' غيب اورظا بركا جانے والا بے زبر دست حكمت والا ہے''

يْرِفر مايا: ﴿ عَالِمُ الْغَيْبِ وَلَا يُظُهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا ﴾ (الجن٢٢)

ترجمه: ''وه غيب كاجانے والا باورايے غيب يركسي كوطل نہيں كرتا''

يْرِفر مايا: ﴿عَالِمُ الْعَيْبِ لَا يَعُزُبُ عَنْهُ مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَاتِ وَلَافِي الْأرض ترجمہ: "عالم الغیب ہے،اس سے ایک ذرہ کے برابر کی بھی چیز بھی پوشیدہ نہیں نہ آسانوں مين اورندز مين مين" (الساً:٣)

دوسرى وجديد ب كداسم مبارك العليم " قرآن كيم من بهت سع مقامات يراسم مبارك "الخبير"كيساته مقروفاذكر جواب، جبكهاسم مبارك"العليم" بميشه مقدم بى موتاب، جيسا كەللەتغالى كافرمان ب:

﴿ إِنَّ ٱكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ ٱ تُقَاكُمُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيْمٌ خَبِيْرٌ ﴾ (الحجرات: ١٣) ترجمہ: "تم میں سے باعزت وہ ہے جوسب سے زیادہ ڈرنے والا ہے بے شک اللہ جانے والااورباخرے"

دوسرےمقام پرفرمایا:

﴿ قَالَتُ مَنْ أَنْبُأَكَ هَذَا قَالَ نَبَّأْنِي الْعَلِيْمُ الْخَبِيرُ ﴾ (التحريم:٣)

ترجمہ: ''اس نے کہااس کی خبرآ پ کوکس نے دی، کہاسب جانے والے پوری خبرر کھنے والے

الله نے مجھے بہ بتلا دیا''

"القدير"الله تعالى كمبارك نامول بيس ايك نام ب، جوصفت "القدرة" وال



ہے۔اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ لِللهِ مُلُکُ السَّمُوَاتِ وَالْاَرُضِ وَمَافِيْهِنَّ وَهُو عَلَى كُلِّ شَىءَ قَدِيْرٍ ﴾ ترجمہ:"اللہ ہی کی ہے سلطنت آسانوں کی اور زمین کی اوران چیزوں کی جوان میں موجود میں اوروہ ہرھی پر پوری قدرت رکھتا ہے" (المائدة:۱۲۰)

واضح ہو کہ اللہ تعالیٰ کی قدرت ہر ہی پر وسیع اور حاوی ہے۔ (کوئی چیز اللہ تعالیٰ کے احاطہ ُ قدرت سے خارج نہیں )اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعْجِزَهُ مِنُ شَيْءٍ فِي السَّمْوَاتِ وَلَافِي الْأَرْضِ إِنَّهُ كَانَ عَلِيْمًا قَدِيْرًا ﴾ (القاطر:٣٣)

ترجمہ:''اوراللہ تعالیٰ ایسانہیں ہے کہ کوئی چیز اس کوعاجز کردے نہآ سانوں میں اور نہ زمین میں۔وہ بڑے علم والا ، بڑی قدرت والا ہے''

نيز فرمايا: ﴿ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيُرًا ﴾ (الاتزاب:٢٧)

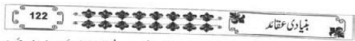
ترجمد:"اورالله تعالى مرچز پرقادرے"

واضح ہوکہ 'اَلمُمدَ بِرُ '' ہمارے علم کے مطابق اللہ تعالیٰ کے اساع حنی میں سے نہیں ہے، البعتہ اللہ تعالیٰ کا امورِ کا تنات کی تدبیر فرمانے کی صفت ہے متصف ہونا نہ کورو معلوم ہے۔

جيما كەللەتغالى كافرمان ب:

﴿ إِنَّ رَبَّكُمُ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّموَاتِ وَالْأَرُصَ فِي سِتَّةِ آيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوى عَلَى الْعَرُشِ يُدَبِّرُ الْاَمُو مَا مِنْ شَفِيْعِ اللَّمِنُ بَعُدِ إِذْنِهِ ﴾ (يوس: ٣) المُعَرُشِ يُدَبِّرُ الْاَمُو مَا مِنْ شَفِيْعِ اللَّمِنُ بَعُدِ إِذْنِهِ ﴾ (يوس: ٣) من شَفِيْعِ اللَّمِنُ بَعُدِ إِذْنِهِ ﴾ (يوس: ٣) من ترجمه: "بلاشيتهارارب اللهن هي اكرديا پهر من الله على الل

عرش پرقائم ہوا وہ ہرکام کی تدبیر کرتا ہے،اس کی اجازت کے بغیر کوئی اس کے پاس سفارش کر نیوالانہیں''



ثِيرِقُرِمَايِا: ﴿ يُسَدَيِّرُ الْأَمُسَرَّمِينَ السَّسَمَاءِ اِلَى الْآرُضِ ثُمَّ يَعُرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوُمٍ كَانَ مِقْدَارُهُ الْفَ سَنَةِ مِمَّا تَعُدُّونَ ﴾ (البحة: ٥)

ترجمہ: ''ووآسان کے کیکرز مین تک (ہر) کام کی تدبیر کرتاہے پھر (وو کام ) آیک دن میں اس کی طرف چڑھ جاتا ہے جس کا اندازہ تنہاری گنتی کے آیک ہزارسال کے برابرہے'' انٹسان مقدالی ایک ایسی جس طرح جامتا ہے امور کا نکات کی تدبیر اور ہوشم کا تصرف فرما تا

الله بحاند وتعالی اکیلای جس طرح جا بتا ہے امور کا نتات کی تدبیر اور برقتم کا تصرف فرماتا ہے،اس کے سواکوئی معبود چی نہیں ہے۔

"السميع،السصير"الله تعالى كمبارك نامون مين سے دومبارك نام"السميع"اور "السصير" بين،جوالله تعالى كى صفات عكى مين سے دومبارك صفات پر دلالت كرتے بين،وه صفات"السمع" يعنى سنااور"البصر" يعنى ديكھنا ہے۔

الله تعالى كى صفت "السمع" برى جانى والى چيز، جبكه صفت "البصر" برديكه ع جانے والى چيز رجادى ومحيط بـ الله تعالى كافر مان ب:

الله الله وَ اللهُ عَلَى اللهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشُتَكِى اِلَى اللهِ وَاللهُ يَسُمَعُ تَحَاوُرَ كُمَا إِنَّ اللهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ (مجادلة: ١)

ترجمہ: ''یقیناً اللہ تعالیٰ نے اس عورت کی بات کی ، جو تجھے سے شو ہر کے بارے میں تکرار کررہی تھی اور اللہ تعالیٰ کے آگے شکایت کررہی تھی ، اللہ تعالیٰ تم دونوں کے سوال وجواب سن رہا تھا، بے شک اللہ تعالیٰ سننے دکھنے والا ہے''



ترجمه: "اس جيسي كوئي چيز نيس اور ده سننے اور د مکھنے والا ہے"

اورالله تعالى كافرمان: ﴿ إِنَّ اللهُ نِعِمًّا يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللهُ كَانَ سَمِيعًا بَصِيْرًا ﴾ ترجمه: "يقيناً وه بهتر چيز ہے جس كي تقييس الله تعالى كرر ہاہے، بے شك الله تعالى سنتا ہے ديكھتاہے" (النماء: ۵۸)

اورالله تعالى كافرمان: ﴿ وَاللهُ يَقُصِفُ بِالْحَقِّ وَالَّذِينَ يَدُعُونَ مِنْ دُونِهِ لَا يَقْصُونَ بِشَيْء إِنَّ اللهَ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾ (عافر:٢٠)

ترجمہ:''اوراللہ تعالیٰ حق فیصلہ کروے گا،اس کے سواجنہیں بیلوگ پکارتے ہیں وہ کی چیز کا مجی فیصلنہیں کر سکتے ، بے شک اللہ تعالیٰ خوب سنتا خوب دیکھتا ہے''

"العلى ،الكبيو" الله تعالى كاساء حنى بين دومبارك نام بين اول الذكر صفت "المعلو" (سب م برا مونا) وروال الذكر صفت "المعلو" (سب م برا مونا) وروال المعلو "وروال المعلو " وروال المعلو " وروا

الله تعالی باعتبار قبروغلب، باعتبار قدروم رتبه اور باعتبار ؤات، سب سے بلند ہے، اور ہر کبیر وعظیم سے اللہ تعالی کے کبریائی اور عظمت کے سامنے ہر گلوق حقیر وصغیر ہے۔ ساکبر، واعظم ہے، اور اللہ سجانہ وتعالی کی کبریائی اور عظمت کے سامنے ہر گلوق حقیر وصغیر ہے۔ اللہ تعالیٰ کا اسمِ مبارک' العلیٰ' بہت کی آیات میں اسم مبارک'' الکبیر' کے ساتھ اکٹھا ذکر ہوا ہے، اس سلسلہ میں کچھ آیات گزرچکی ہیں، یہ آیت کریم بھی ملاحظہ ہو:

﴿ حَتْمَى إِذَا فُزِعَ عَنْ قُلُوبِهِمْ قَالُوا مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُوا الْحَقُّ وَهُوَالْعَلِيمُ الْكَمِيْرُ ﴾ (السا:٢٣)

ترجمہ: ''یہاں تک کہ جب انٹے دلوں سے گھبراہٹ دور کر دی جاتی ہے تو پوچھتے ہیں تہارے پروردگارنے کیا فرمایا؟ جواب دیتے ہیں کہتی فرمایا اور وہ بلندوبالا اور بہت بڑاہے''



 ٣. قوله: "وأنه فوق عرشه المجيدبذاته ،وهو في كل مكان بعلمه" ترجمه: "الله تعالى بذاته النج عرش عظيم پر ب، جبكه بعلمه برجگه موجود ب."

شرح

## الله تعالی کے بذاته اپنے عرش پر ہونے کا اثبات

مؤلف ابن افی زیدرحمداللہ نے جب گذشته صفحات میں سیربیان فرمایا کداللہ تعالیٰ کے ناموں يں ايك نام" السعالى "(سب علند) باور يبھى بتايا كريينام مبارك بھى ت " العظيم" كيما تصاور كبحي " الكبير" كيما تصطكر وارد مواب ، تواب بير بتانا مناسب سمجها كهالله تعالیٰ کا''العلو'' یعنی (بلند ہونا )اوراس کاعرش کےاویر ہونا بذاحہ ہے، یعنی وہ اپنی ڈات کیساتھ سب سے بلند، اورا پی ذات کیساتھا ہے عرش پرمستوی ہے۔ چنا نچے جس طرح وہ باعتبار قبر وغلبہ اور باعتبار قدر ومرتبه سب بلند ہے ای طرح باعتبار ذات بھی سب سے بلنداور او پہے۔ مؤلف رحمہ اللّٰدکو ہیے کہنے کی ضرورت اس لئے پیش آئی کہ بعض مبتدعہ اللّٰہ تعالٰی کے علوکو محض علوِ مقام ومرتبہ اورعلوِ قبر وغلبے قرار دیتے ہیں (علوِ ذات کونہیں مانتے ) وہ اللہ تعالیٰ کےعلواور فوقیت على العرش كى استيلاء ليعن محض غلبه پانے كے ساتھ تأ ويل كرتے ہيں، وہ كہتے ہيں كہ اللہ تعالی اپنی ذات کے ساتھ حقیقاً اپنے عرش پزہیں ہے۔ چنانچہ مؤلف رحمہ اللہ نے اللہ تعالیٰ کے بذاتہ عرش پر ہونے کی تعبیر فرما کران لوگوں پر ردفر مایا ہے جواللہ تعالی کےعلو کوعلو حقیقی نہیں ، بلکہ علو مجازی قراردیتے ہیں۔اللہ تعالیٰ کے بذاتہ عرش پرمستوی ہونے کی تعبیران لوگوں کی وجہ سے اختیار کرنی پڑی جواللہ تعالیٰ کے بذاتہ عرش پر ہونے کونہیں مانتے ،جیسا کہ سلفِ صالحین ہے قرآن کے غیر مخلوق ہونے کی تعبیر وارد ہے،اور انہیں الیعبیران گمراہ عناصر کے رد کیلئے اختیار کرنی پڑی جوقر آ نِ یاک کے مخلوق ہونے کاعقیدہ رکھتے تھے۔

مؤلف رحم الله كفرمان: "وهو في كل مكان بعلمه "العنى الله تعالى المي علم



ما تھ ہرجگہ ہے، سے ان لوگوں کی نئی اور تر دید مقصود ہے جواللہ تعالیٰ کی ذات کے بارہ میں حلول واتھاد کا عقیدہ رکھتے ہیں، جن کا کہنا ہے کہ اللہ تعالیٰ (والعیاذ باللہ) اپنی گلوقات کے اندر حلول کیتے ہوئے ہے، ان کے ساتھ متحد اور ان کے اندر مختلط ہے۔ یہ بھلا کیے ممکن ہے؟ اللہ تعالیٰ تو فالق ہے، اور اس کے ماسوا ہر چیز مخلوق ہے، ہر مخلوق پہلے معدوم تھی اللہ تعالیٰ نے وجود بخش ہوتے پھر فالق ہے، اور اس کے ماسوا ہر چیز مخلوق ہے، ہر مخلوق پہلے معدوم تھی اللہ تعالیٰ نے وجود بخش ہوتے پھر لا محالہ ان مخلوقات کا وجود، ان کے خالق سے الگ، جدا اور مباین ہوگا، اور بیسین حقیقت ہے کہ اللہ تعالیٰ مخلوقات سے الگ ہوئے ہیں ، نہ خالق اللہ تعالیٰ محلوقات کے اندر حلول کئے ہوئے ہیں ، نہ خالق محلوقات کے اندر حلول کئے ہوئے ہیں ، نہ خالق محلوقات کے اندر حلول کے ہوئے ہیں ، نہ خالق محلوقات کے اندر حلول کے ہوئے ہیں ، نہ خالق محلوقات کے اندر حلول کے ہوئے ہیں ، نہ خالق محلوقات کے اندر حلول کے ہوئے ہیں ، نہ خالق محلوقات کے اندر حلول کے ہوئے ہیں ، نہ خالق محلوقات کے اندر حلول کے ہوئے ہیں ، نہ خالق محلوقات کے اندر حلول کے ہوئے ہے۔

الله تعالى كى صفتِ معيت ، يعنى مخلوقات كساته مونے سراد، باعتبار علم ساتھ مونا ہے، جيساكيم وافع مور ہاہے۔ جيساكيم ولف ابن الى دير كول الله علمه "سے واضح مور ہاہے۔ الله تعالى نے فرمایا:

﴿ مَا يَكُونُ مِنْ نَجُولِى ثَلا ثَهِّ إِلَّاهُوَ رَابِعُهُمُ وَلَا خَمُسَةٍ إِلَّا هُوَسَادِسُهُمُ وَلَا اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَا عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

ترجمہ: '' تین آ دمیوں کی سرگوشی نہیں ہوتی گر اللہ ان کا چوتھا ہوتا ہے اور نہ پانچ گر ان کا چھٹا دہ ہوتا ہے اور نہ اس سے کم کا اور نہ زیادہ کا گروہ ساتھ ہی ہوتا ہے جہاں بھی وہ ہوں، پھر قیامت کے دن انہیں ان کے اعمال سے آگاہ کرےگا، بے شک اللہ تعالی ہرچیز سے واقف ہے'' میآ بہتے کر بھہ جواللہ تعالی کی مخلوق کے ساتھ معیت کی صفت کا ذکر کر رہی ہے، اس کا آغاز بھی اللہ تعالیٰ کے علم کے ساتھ ہوااور اختیا م بھی ۔

صفتِ معیت کی ایک تفصیل بی بھی ہو یکتی ہے کہ اللہ تعالیٰ حقیقاً اپنی کلوق کے ساتھ ہے، ( یعنی ایما ساتھ ہے جیسا اس کی ذات کے لائق ہے ) چنانچہ اللہ تعالیٰ بذاتہ اپنے عرش پر ہے ، اور وہ



مخلوقات کے ساتھ بھی ہے، کیکن اس طرح کہ اس میں داخل اور مختلط نہیں ہے، کیونکہ مخلوق تو اللہ تعالیٰ کی عظمت اور کبریائی کے سامنے انتہائی صغیر اور حقیر ہے، لہذا اللہ تعالیٰ اپنے عرش پر ہونے کے ساتھ ساتھ اپنے بندوں کے بھی قریب ہے۔

فيخ الاسلام ابن تيميدر مدالله "العقيدة الواسطية" مين فرمات ين:

'' ایمان باللہ، جس کا ہم نے ذکر کیا، میں بیا ہم مکت بھی داخل ہے کہ اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں جو خبروی، جورسول اللہ واللہ کی کتاب میں جو خبروی، جورسول اللہ واللہ کی احادیث مبارکہ ہے بھی تواتر کے ساتھ ٹابت ہے اور جس پر سلف صالحین کا اجماع بھی قائم ہے کہ اللہ تعالی آسانوں کے او پراپنے عرش پر مستوی ہے اور اپنی تمام مخلوقات سے بلند ہے، پر ایمان لایا جائے۔ اور بیر کہ اللہ سجانہ و تعالی اپنے بندوں کے ساتھ ہے ، خواہ وہ جہاں بھی ہوں ، ان کے ہر ہم کمل کو جانتا ہے۔

الله تعالى نے ان دونوں ہاتوں (لیعنی سب سے بلند ہونا اور بندوں کے ساتھ ہونا) کوائ آ بت کریمہ میں اکٹھاذ کر فرمایا:

﴿ هُوَالَّذِي خَلَقَ السَّمُوَاتِ وَالْآرُضَ فِي سِتَّةِ آيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرُشِ يَعُلَمُ مَايَلِجُ فِي الْآرُضِ وَمَايَخُرُجُ مِنُهَا وَمَايَنُزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَايَعُرُجُ فِيْهَا وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَاكُنْتُمُ وَاللهُ بِمَاتَعُمَلُوْنَ بَصِيْرٌ ﴾ (الحديد:٣)

ترجمہ: ''وہی ہے جس نے آسانوں اور زبین کو چیدون بیں پیدا کیا پھرعرش پرمستوی ہوگیا، دہ خوب جانتا ہے اس چیز کو جوز بین میں جائے اور جواس سے نظے اور جو آسان سے نیچے آئے اور جو کچھ چڑھ کراس میں جائے، اور جہاں کہیں تم ہووہ تمہارے ساتھ ہے اور جوتم کررہے ہواللہ دکھیے ریائے''

اس آیت کریمه میں اللہ تعالیٰ کے فرمان:'' و هسو مسعے ہ'' یعنی وہ تمہارے ساتھ ہے، کا مطلب بینیں ہے کہ وہ اپنی مخلوق کے ساتھ مختلط ہے ۔ لغت عربیہ'' معیت'' کے اس معنی کو ہر جگہ۔ بنيادى عقائد

قطعالازی قرار نہیں دیتی، پھریہ عنی سلفِ امت کے اجماع کے بھی خلاف ہے، نیز اللہ تعالی ۔ نے اپنی مخلوق کو جس فطرت سلیمہ پرقائم فرمایا ہے، اس کے بھی خلاف ہے۔

چانداللدتعالی کی ایک نشانی ہے اور اس کی ایک چھوٹی می مخلوق ہے؟ اے اللہ تعالی نے آسانوں میں رکھا ہے گروہ ہر شخص خواہ وہ مسافر ہویا غیر مسافر کے ساتھ ساتھ ہے چاہے وہ کھیں ہمی چلاجائے ،اللہ تعالی اپنے عرش پر ہے، اپنی تمام خلق کی گرانی ونگر جبانی فر مار ہا ہے اور ان کے ہمی چلاجائے ،اللہ تعالی اپنے عرش پر ہے، اپنی تمام خلق کی گرانی ونگر جبانی فر مار ہا ہے اور ان کے علاوہ اور بہت سے معافی ربوبیت اللہ تعالی کی کھیے تابت ہیں۔

الله تعالی نے ہمیں بیخبردی ہے کہ دہ عرش پر ہے اور بی بھی بتلایا ہے کہ وہ کلوق کے ساتھ ہے،

ید دونوں با تیں حق اور اپنی حقیقت پر قائم ہیں، جن میں کی تحریف کی ضرورت و حاجت نہیں ۔ البست کلام باری تعالیٰ کو جھوٹے گمانوں سے بچانا ضروری ہے ۔ جھوٹے گمان کی ایک مثال ، الله تعالیٰ کلام باری تعالیٰ کو جھوٹے گمانوں میں سایا ہوا ہے یا کفر مان: ''فسی السساء ''کے معنی میں یوں کہنا: ''کہ الله تعالیٰ آسانوں میں سایا ہوا ہے یا ''سانوں الله تعالیٰ برسایہ کئے ہوئے ہوئے ہوئے ''۔ یہ معنی تمام اہل علم اور جملہ مؤمنین کے زدیک باطل ہے ، الله تعالیٰ کی کری ہی تمام آسانوں اور زمینوں پر حاوی اور وسیع ہے، جبکہ الله تعالیٰ نے آسانوں اور زمینوں بر حاوی اور وسیع ہے، جبکہ الله تعالیٰ نے آسانوں اور زمینوں کو گرنے بی بیانے تھا ما ہوا ہے:

﴿ وَيُمُسِكُ السَّمَاءَ أَنْ تَقَعَ عَلَى الْأَرْضِ الَّابِاذْنِهِ ﴾ (الح: ١٥)

ترجمہ: '' وہی آسان کو تھا ہے ہوئے ہے کہ زمین پراس کی اجازت کے بغیر گرنہ پڑے''

﴿ وَمِنُ أَيَاتِهِ أَنُ تَقُومُ السَّمَاءُ وَالْأَرُضُ بِأَمْوِهٖ ﴾ (الروم:٢٥)

ترجمہ:اس کی ایک نشانی بیجی ہے کہ اسمان اورز مین ای کے حکم سے قائم ہیں "

في الاسلام مزيد فرمات بين:

° قرآنِ ڪيم ميں جوالله تعالى كى صفتِ قرب ومعيت كا ذكر ہے: وہ اللہ تعالى كى صفت علواور



فوقیت کے منافی نہیں، اللہ تعالی اپنی تمام صفات میں بے مثل ہے، (کسی صفت میں کوئی مخلوق اس کے مشابہ نہیں ہے) وہ سب سے قریب ہونے کے ساتھ ساتھ سب سے بلند بھی ہے، اور سب سے بلندی پر ہونے کے ساتھ ساتھ سب کے قریب بھی ہے ''

شخ الاسلام کے اس آخری جملے میں حدیث نزول کی طرف اشارہ ہے، جس میں ہررات جبکہ آخری تہائی حصہ باقی رہ جاتا ہے، اللہ تعالیٰ کے آسانِ دنیا پرنزول کا ذکر ہے۔ نیز حدیثِ عائشہ رضی اللہ عنھائی طرف بھی اشارہ ہے جسے امام سلم رحمہ اللہ نے اپنی سیح (۱۳۴۸) میں روایت کیا، رسول اللہ علیقے نے فرمایا:

یوم عرفہ سے بڑا اور زیادہ کوئی دن ایسانہیں ہے جس میں اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کوجہم سے آزاد فریا تا ہے ،اس دن وہ قریب آ جا تا ہے ، اور فرشتوں کے ساتھ اپنے بندوں پر اظہار فخر کرتا ہے اور فریا تا ہے : بیربندے کیا چاہتے ہیں؟] (الحدیث)



۷. "خلق الانسان ويعلم ما توسوس به نفسه، وهو أقرب إليه من حبل الوريد، وماتسقط من ورقة إلا يعلمها ألا ولاحبة في ظلمات الارض ولارطب ولا يابس إلا في كتاب مبين ."

ترجمہ: ''اس نے انسان کو پیدا کیا اور وہ انسان کے دل میں جو خیالات اٹھتے ہیں آئیس بھی جانتا ہے اور وہ اس کی رگ جان ہے بھی زیادہ قریب ہے، اور کوئی پتانہیں گرتا مگر وہ اس کو بھی جانتا ہے اور کوئی وانہ زمین کے تاریک جھے میں نہیں پڑتا اور نہ کوئی تر اور نہ کوئی خشک چیز گرتی ہے، مگرییسب کتاب مبین میں ہے۔''



#### شرح

# الله تعالى كيليِّ صفت "العلم" كا ثبات...

اللہ تعالیٰ کاعلم ہرشی پرحاوی اور محیط ہے، اے ازل سے ہر ما کان اور ما یکون کاعلم حاصل ہے، جو چیز بیس ہے،اگر ہوتی تو کیسے ہوتی ،وہ یہ بھی جانتا ہے۔

الله تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَلَوُتَوى إِذْ وُقِفُوا عَلَى النَّارِ فَقَالُوا يَالَيْنَا نُرَدُّ وَلَا نُكَذِّبُ بِايُاتِ رَبِّنَا وَنَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِيُنَ ﴿ بَلُ بَدَالَهُمْ مَاكَانُوا يُخْفُونَ مِنُ قَبُلُ وَلَوْ رُدُّوا لَعَادُوا لِمَانُهُواعَنُهُ وَإِنَّهُمُ لَكَاذِبُونَ ﴾ (الانعام: ٢٤)

ترجمہ:''اوراگرآپاس وقت دیکھیں جب کہ بیددوزخ کے پاس کھڑے گئے جا کیں تو کہیں گے ہائے کیااچھی بات ہوکہ ہم پھروالیس پھیروئے جا کیں اوراگراییا ہوجائے تو ہم اپنے رب کی آیات کوجھوٹا نہ بتلا کیں اور ہم ایمان والوں میں سے ہوجا کیں''

ان آیات میں اللہ تعالی نے ایک ایس چیزی خبر دی ہے جو وقوع پذر نہیں ہوگی ، وہ خبر ہے کفار کا ونیا کی طرف دوبارہ لوٹایا جانا ، ایسا بھی نہیں ہوگا ، مگر اللہ تعالیٰ نے بیہ بتادیا کہ اگر وہ دوبارہ لوٹائے جائیں تو وہ دوبارہ انہیں حرکتوں کا اعادہ کریئے جن سے نہیں روکا جاتا ہے۔

الله تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّاهُوَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ وَمَاتَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَاحَبَّةٍ فِي ظُلُمَاتِ الْاَرْضِ وَلَارَطُبٍ وَلَا يَابِسٍ إِلَّا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ . ﴾ (الانعام: ٥٩)

ترجمہ:''اوراللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہیں غیب کی تخیاں (خزانے )ان کوکوئی نہیں جانتا بجزاللہ کے۔اور دہ تمام چیزوں کو جانتا ہے جوشکی میں ہیں اور جو پچھوریاؤں میں ہیں اور کوئی پائہیں گرتا



سے ہے۔ گروہ اس کو بھی جانتا ہے اور کوئی داندز مین کے تاریک جھے میں نہیں پڑتا اور نہ کوئی تر اور نہ کوئی خنگ چیز گرتی ہے، گریہ سب کتاب مبین میں ہے''

الله تعالى نے فرمایا:

﴿ إِلَيْهِ يُرَدُّ عِلْمُ السَّاعَةِ وَمَا تَخُرُجُ مِنُ ثَمَرَاتٍ مِنْ أَكْمَامِهَا وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنْنَى وَلَا تَضَعُ إِلَّابِعِلْمِهِ ﴾ (فصلت: ٣٤)

ترجمہ:''قیامت کاعلم اللہ ہی کی طرف لوٹایا جاتا ہے اور جو جو پھل اپنے شکوفوں میں سے نگلتے میں اور جو مادہ حمل ہے ہوتی ہے اور جو بچے وہ جنتی ہے سب کاعلم اسے ہے''

الله تعالی نے فرمایا:

﴿ اللهُ يَعْلَمُ مَا تَحْمِلُ كُلُّ أَنشَى وَمَا تَغِيضُ الْارْحَامُ وَمَا تَزُدَادُ وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمِيقُدَارٍ ﷺ عَالِمُ الْغَيُبِ وَالشَّهَادَةِ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالُ ﴿ سَوَاءٌ مِّنْكُمُ مَّنُ أَسَوَ الْقَوُلَ وَمَنُ جَهَرَ بِهِ وَمَنْ هُوَ مُسْتَخُفِ بِاللَّيلِ وَسَارِبٌ بِالنَّهِارِ ﴾ (الرعد: ١١٦٨)

ترجمہ:''مادہ اپنے شکم میں جو پچھر کھتی ہے اسے اللہ بخو بی جانتا ہے اور پیٹ کا گھٹنا بڑھنا بھی، ہر چیز اس کے پاس اندازے سے ہے۔ فلا ہرو پوشیدہ کا وہ عالم ہے،سب سے بڑا اور بلندوبالا یتم میں سے کسی کا اپنی بات کو چھپا کر کہنا اور با آواز بلندا سے کہنا اور جورات کو چھپا ہوا ہوا ور جودن میں چل رہا ہو،سب اللہ پر برابرو کیسال ہیں''

الله تعالی نے فرمایا:

﴿ وَٱسِرُّوا قَـُولُكُمُ ٱواجُهَرُوابِهِ إِنَّهُ عَلِيْمٌ بِذَاتِ الصُّدُوْرِ ثَمَّاً لَا يَعْلَمُ مَنُ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيْفُ الْخَبِيْرُ ﴾ (الملك:١٣٠٣)

ترجمہ:''تمانی باتوں کو چھپاؤیا ظاہر کرووہ توسینوں کی پوشید گیوں کو بھی بخو بی جانتاہے۔ کیا وہی نہ جانے جس نے پیدا کیا؟ پھروہ باریک بین اور باخبر بھی ہو''



الله تعالى نے فرمایا:

﴿ فَلْ بَالَى وَرَبِى لَتَأْتِينَكُمُ عَالِمُ الْغَيْبِ لَا يَعُزُبُ عَنُهُ مِثْقَالُ ذَرَةٍ فِي السَّمُواتِ
وَلَا فِي الْاَرْضِ وَلَا اَصْعَرُ مِنْ ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَّا فِي كِتَابٍ مَّبِيْنٍ ﴾ (البا:٣)
ترجمه: "آپ كه ديجة! كه ججه مير الرب كاتم! جوعالم الغيب به كه وه (قيامت) يقيناً
تم برآئ كا، الله تعالى الله الله و ايك ذراء كرابركى چيز بحى پوشيده نهيل نه آسانوں ميں اور نه زين ميں بلكه اس اس بھى چھوفى اور بوى برچيز كھلى كتاب ميں موجود بـ؛

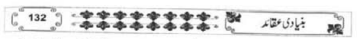
اس کا نتات میں جو بھی حرکت ہوتی ہے، یا ہونے والی ہے،اللہ تعالیٰ کواس کا پہلے ہے علم ہے، پیمکن ہی نہیں کہ اللہ تعالیٰ کو کسی ایک آ دھ چیز کا از ل سے علم نہ ہو، بلکہ بعد میں حاصل ہو۔

جمارے شیخ محدامین الشنقیطی رحمداللدا پی کتاب "اصواء البیسان "(۷۱٬۵۵/۱)میں الله تعالی کفرمان:

﴿ وَمَاجَعَلُنَا الْقِبُلَةَ الَّتِي كُنْتَ عَلَيْهَا إِلَّالِنَعُلَمَ مَن يُتَّبِعُ الرَّسُولَ مِمَّنُ يَنْقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْهِ ﴾ (البقرة:١٢٣)

ترجمہ: ''جس قبلہ پرتم پہلے سے متھ اسے ہم نے صرف اس لئے مقرر کیا تھا کہ ہم جان لیں کررسول کا سچا تابعدار کون ہے اور کون ہے جواپنی ایز یوں کے بل پلیٹ جاتا ہے''

کی تغییر میں فرماتے ہیں: آیتِ کریمہ کے ظاہری سیاق ہے کی جاتل کو وہم ہوسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اتباع رسول کے تعلق سے بندوں کا امتحان لیتا ہے اور امتحان لینے کے بعد ان (کی کامیابی یاناکامی) کاعلم حاصل کرتا ہے جواسے پہلے نہیں ہوتا، اللہ تعالیٰ جابلوں کے اس وہم کے بہت بلندہ، بلکہ وہ تو ہر ہونے والی چیز کو واقع ہونے سے پہلے ہی جانتا ہے، اللہ تعالیٰ نے ایک مقام پر سیدواضح فرمایا ہے کہ معاملہ ایسانہیں ہے کہ وہ بندوں کا امتحان لے کر منتج کاعلم حاصل کرے، جواسے پہلے نہیں ہوتا:



﴿ وَلِيَبُتَلِى اللهُ مَا فِي صُدُورِكُمُ وَلِيمَجِصَ مَافِي قُلُوبِكُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصُّدُور ﴾ (آلعران:١٥٣)

ترجمہ: ''اللہ تعالیٰ کوتمہاری سینوں کے اندر کی چیز آز مانا اور جو پھے تمہارے دلوں میں ہے اے یا ک کرنا تھااور اللہ تعالیٰ دلوں کے بھیدے آگاہ ہے''

اس آیت کریمه میں اللہ تعالی کا' و لیبت لمی '' ( لیمنی تا کدوہ امتحان کے ) کے بعد بیفر مانا کہ '' اِن اس علیم بذات الصدور '' لیمنی اللہ تعالی دلوں کے بھیر خوب جانتا ہے ) اس بات پردلیل قاطع ہے کہ اے امتحان لیکر شی نامعلوم نہیں ہوئی ، اللہ تعالی اس نظریہ سے بہت بلند ہے۔ کیونکہ وہ ذات جودلوں کے اسراو مخفیات سے بخو بی واقف ہوں اس بات سے بالکل مستعنی ہے۔ کیونکہ وہ ذات بحددلوں کے اسراو مخفیات سے بخو بی واقف ہوں اس بات سے بالکل مستعنی ہوئی واقف ہے وہ اس بات سے بالکل مستعنی ہوئی واضح ہے کہ وہ امتحان کے متیج سے کوئی چیز معلوم کرے۔ یہ آ یہ کریمہ ان تمام آیات کی بڑی واضح تفیر ہے جن میں اللہ تعالی کا بینے بندوں کا امتحان لینے کا تذکرہ موجود ہے۔

قولدتعالی: ''إلا لمنعلم ''بعنی تاکه ہم جان لیں، سے مرادیہ ہے کداییاعلم جوظہور میں آکر بندے پر ثواب باعذاب کے مرتب ہونے کا باعث بنے ، تو پھر بیجا ننا، اللہ تعالی کے علم سابق کے منافی نہ ہوا۔

بندوں کے اس امتحان کا فائدہ بیہ ہے کہ ان کا معاملہ لوگوں کیلئے واضح ہوجائے، جہاں تک اس ذات کا تعلق ہے جو ہر بھیداور سرگوثی ہے واقف ہے۔ وہ تو ہر ہونے والی چیز سے پہلے ہی آگاہ ہوتا ہے۔ اللہ رب العزت کے فرمان:

﴿ وَلَـقَـدُ خَلَقَنَا الْإِنْسَانَ وَنَعَلَمُ مَا تُوَسُوسُ بِهِ نَفُسُهُ ونَحُنُ أَقُرَبُ الَّيهِ مِنْ حَبُل الُورِيْدِ ﴾ (ق:١٦)

ترجمہ: ''ہم نے انسان کو پیدا کیا ہے اور اس کے ول میں جو خیالات اٹھتے ہیں ان ہے بھی واقف ہیں اور ہم اس کی رگ جان ہے بھی زیادہ اس سے قریب ہیں''



کی دوتفیرین کی گئی ہیں:

ایک بیکراللہ تعالیٰ کے شاہ رگ ہے قریب ہونے سے مرادازروئے علم ، قدرت اوراحاطہ ، قریب ہونا ہے۔مؤلف ابن ابی زید کے کلام ہے یہی متر شح ہور ہاہے۔

دوسری تفییر میہ کہ آستِ کریمہ میں جس قرب کا ذکر ہے وہ فرشتوں کا قرب ہے۔ سورۂ الواقعہ میں اس کی نظیر موجود ہے:

﴿ وَنَحُنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْكُمْ وَلَكِنُ لَّا تُبُصِرُونَ ﴾ (الواقع: ٨٥)

ترجمہ: "جم اس مخص سے بنسبت تمہارے بہت زیادہ قریب ہوتے ہیں لیکن تم نہیں دیکھ کتے" ا حافظ ابن کثیرر حماللہ نے اپنی تغییر میں اورامام ابن القیم رحمہ اللہ نے" الصواعق الموسلة"

میں ای تغیر کور جے دی ہے۔ دیکھیئے مختصر الصواعق (۲۱۸/۲)

قرآنِ مجيد بين متعدد مقامات پرالي ضميراستعال موئى ہے جوصيفة تعظيم (جمع) پر مشمل ہے اوراس سے مراو ملائکہ بین \_مثل: اللہ تعالیٰ کا فرمان:

﴿ فَإِذَا قُرَأُنهُ فَاتَّبِعُ قُرُ آنَهُ ﴾ (القيامة:١٨)

ترجمہ:"ہم جباے بڑھ لیں و آپاس کے بڑھنے کی پیروی کریں"

یہاں ضمیر بلفظ تعظیم وارد ہوئی ہےاوراس ہے مراد جبرئیل انظیمی ہیں، کیونکہ و ہی وی ایجا کر کی مطابقہ پر پڑھنے کے مکلف ہیں۔

ای طرح الله تعالی کا فرمان ہے:

﴿ فَلَمَّا ذَهَبَ عَنُ إِبْرَاهِيُمَ الرَّوُعُ وَجَاءَ مَهُ البُشُرِى يُجَادِلُنَا فِي قَوْمٍ لُوْطٍ ﴾ ترجمہ:''جب ایراهیم کا ڈروخوف جاتار ہااورائے بشارت بھی کہنچ چکی تو ہم ہے توم لوط کے یارہ میں جدال (جھڑ) کرنے گئے'' (حود: ۲۰)

يهال 'يسجادك ''مِن شمير منظم جولفظ تعظيم برمشمل ب مراوط لك بين، كونك

#### www.kitabosunnat.com



ابراهیم الظین نے طائکہ ہے جھڑ ااور جدال کیا تھا۔ جیسا کہ اللہ تعالی نے دوسرے مقام پرفر مایا:

﴿ وَلَمْ مَا جَاءَ ثُ رُسُلُنَا إِبْرَ اهِيْمَ بِالْبُشُورَى قَالُو اإِنَّا مُهْلِكُو الْهُلِ هَذِهِ الْقُرْيَةِ إِنَّ اَهُلَهَا كَانُوا ظَالِمِيْنَ. قَالَ إِنَّ فِيْهَا لَوْطًا قَالُو النَّحَنُ اَعْلَمُ بِمَنَ فِيْهَا ﴾ (الحكوت: ٣١)

ترجمہ: ''اور جب ہمارے بیجے ہوئے فرشتے ابراهیم (الظین) کے پاس بشارت کیر پہنچ کئے
کے کہ اس بستی والوں کو ہم ہلاک کرنے والے ہیں، یقیناً یہاں کے رہنے والے ظالم ہیں۔
ابراهیم (الظین) نے کہااس میں تولوط (الظین) ہیں، فرشتوں نے کہا یہاں جو ہیں ہم آئیس بخو بی جانے ہیں،



۸. قوله: "على العوش استوى، وعلى الملك احتوى" ترجمه: "وه عرش پرمستوى ہاور پورى كائنات پراكى تحكرانى، بادشا بت اور قبضه ب

#### شاد

الله تعالى كى صفت "استواء على العرش"كاا أاتات...

اللہ تعالیٰ کی فعلی صفات میں ہے ایک صفت ،اس کا عرش پر مستوی ہونا ہے،اس صفت کے بارہ ، بلکہ تمام صفات کے بارہ میں سلف صالحین کا ند بہ بیہ ہے کہ آئییں اللہ تعالیٰ کیلئے اس طرح ثابت کریں جیسے اس ذات کے لائق ہے ، جس میں تکھیف (بیانِ کیفیت) تشبید وتمثیل ہم کو نیف بات کریں جیسے اس ذات کے لائق ہے ، جس میں تکھیف (بیانِ کیفیت) تشبید وتمثیل ہم کو کی شائبہ تک ند ہو۔ چنا نچہ اللہ تعالیٰ کی صفات کے معانی معلوم و مفہوم لیکن ان کی کیفیت مجمول ہے۔

امام ما لك رحمدالله حب دب الله تعالى كاستواعلى العرش كى كيفيت پوچهي كى ، تو فرمايا: "الاستواء معلوم والكيف مجهول والايمان به واجب والسؤال عنه بدعة "اليمي



الله تعالیٰ کے استواء علی العرش کا معنی معلوم ہے ،لیکن کیفیت مجہول ہے،استواء پر ایمان لانا واجب ہےاور کیفیت استواء کا سوال بدعت ہے۔

حافظ ابن کیٹر رحمہ اللہ نے سورۃ الاعراف کی آیتِ ''استویٰ علی العرش'' کے سلسلہ میں کافی عفتگو کر رکھی ہے، جس کے ذکر کامحل ہماری میہ کتاب نہیں، ہم تو اپنی اس کتاب میں اس حوالہ سے سلف صالحین، مثلاً: امام مالک، اوزاعی، سفیان الثوری، لیٹ بن سعد، شافعی، احمہ بن حنبل، اکمق بین راھو بیا وردیگرائم فرقد یم وحدیث کا یا کیزہ کلام نقل کریے گے (اوراس پرچلیں گے)

اُئم سلف کا ند ہب تمام صفات وہاری تعالیٰ کو، جو کتاب وسنت میں وار د ہو کی ہیں، ہلاتکیون، بلاتشبیداور بلاتعطیل ثابت وجاری کرناہے۔

ابل تثبید کے ذہنوں میں صفات کے تعلق ہے، تشبید و تمثیل پر مشتل جو معنی پیدا ہوتا ہے جے وہ معنی ظاہر و مترادر قرار دیتے ہیں، وہ اللہ تعالی کے حق میں باطل اور منفی ہے؛ کیونکہ مخلوقات میں سے کوئی بھی چیز اللہ تعالی کے مشابہ یا مماثل نہیں ہے: ﴿ لَيُسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبُصِيرُ ﴾ (الشور کی: ۱۱)

منج منتقم وہی ہے جو اُئمیسلف نے اختیار کیا جمع بن حاد الخزاعی جوامام بخاری رحمہ اللہ کے فضح میں فرماتے ہیں :

" جس نے اللہ تعالیٰ کواس کی مخلوق ہے تثبیہ دی اس نے کفر کیا ، اور جس نے اللہ تعالیٰ کی کی مفت کا (جو کتاب وسنت میں ثابت ہے ) انکار کیا اس نے بھی کفر کیا ، اللہ تعالیٰ اور اسکے رسول منطق نے نے جوصفات بیان فرمادی ہیں اس میں تثبیہ بالمخلوقات کا کوئی دخل نہیں۔ اب آیات مریحہ اللہ تعالیٰ کی صفات وارد ہیں جس نے انہیں اللہ تعالیٰ کی سات وارد ہیں جس نے انہیں اللہ تعالیٰ کیلئے ای طرح تسلیم کرلیا جس طرح اس کی جلالت وعظمت و کبریائی کے لائق ہے، اس نے اللہ تعالیٰ سے ممام نقائص وعوب کی فئی کردی ، اور ہدایت کے راستے پرگامزن اور قائم ہے "

# المناسعة الم

واضح ہوکہ اللہ تعالی کی صفت 'استواء علی العرش ''قرآن کیم میں سات مقام پروارو ہوئی ہے۔ سور وَطین : ﴿ اَلرَّ حُسمتُ عَلَى الْعَرُشِ اسْتَوى ﴾ قرمایا اور الحدیدین ﴿ ثُمَّ اسْتَوى عَلَى الْعَرُش ﴾ کالفاط واردین ۔

سلفِ صالحین کے نزدیک' استوی "کامعنی چرد خنااور بلند ہوتا ہے۔ مشکلمین نے 'استوی "
کو'استولی "بعنی غلبہ پانا کے معنی میں کیکر تاویل کا خطرناک راستدافقیار کیا ہے۔

امام ابوالحن الأشعرى رحمداللدائي كتاب"الابانة" (ص:٨١) يس فرمات بين:

" بهت معتزله جيمه اور وربيا نكما بكالله تعالى كفرمان: ﴿ الرَّ حُسَلُ عَلَى الْعَرُش اسْتُونى ﴾ مِن '''استوى'' بمعنی 'استولى وملک وقهر ''ے، یعی غلب، مِلک اور قبضه پالیا۔ کیونکہ بقول ان کے اللہ تعالی تو ہرمقام میں موجود ہے۔ انہوں نے اہل حق کے مٹیج ے یکسرانحراف کرتے ہوئے اللہ تعالی کے عرش پر ہونے کا اٹکار کر دیاہے، اور ' است و اء''ے قدرت مراولی ہے۔ اگر 'است و اء'' سے غلبداور قدرت مراد ہے تو پھر عرش اور ساتویں زین میں کوئی فرق نہیں ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کو ساتویں زمین کا غلبہ وقدرت بھی حاصل ہے۔ پھرعرش اورز مین میں موجود بیت الخلاؤل اور دیگر ہر چیز میں کیا فرق ہے؟ کیا اللہ تعالیٰ کوان تمام اشیاء پر قبضه وقدرت حاصل نبيس؟ اگر''استواء على العرش'' كامعنی''استيلاء على العوش'' ہے تو پھراللدتعالی ہر چیز پرمستوی ہے۔ پھروہ عرش پرمستوی ہونے کے ساتھ آسان، ز بین اورز مین پر موجود گند گیول اور غلاظتول کے ڈھیرول پر بھی ( نعوذ باللہ) مستوی ہے، کیونکہ وہ ان تمام چیزوں پر بھی قادراور غالب ہے۔جب یہ بات ثابت اور طے شدہ ہے کہ اللہ تعالی ہر شی پر قادر ہاور بیمی معلوم ہے کہ مسلما نول میں سے کوئی فخص بھی بینبیں کہتا کہ اللہ تعالیٰ گندگیوں اور غلاظتوں کے مقامات پرمستوی ہے، تو پھر'استواء'' مجمعنی'استیلاء'' (غلبہ وقدرت) جائز نبيس موگا، كيونكدوه تو بصورت عام مر چزير قائم اورموجود ب، تو چربيد بات ضروري اورمتعين



تھری کہ 'استواء''ایک ایے معنی پر مشمل ہے جو صرف عرش کیسا تھ فقص ہے،اوروہ اختصاص کمی دوسری چیز کو حاصل نہیں ''

الم م ابن القيم رحمد الله في التي كتاب "المصواعق المصر سلة "مين "استواء" بمعنى "استواء" بمعنى "استيلاء" بونا، بياليس (٣٢) وجوه بإطل ثابت كيا برديكهية "مختصر الصواعق الموسلة "الحمد بن الموسلي (١٤٢١ تا ١٥٢)

مؤلف ابن افی زیر رحمد الله کا معلی العوش استوی "کفور آبعد" و علی الملک احت وی "کفور آبعد" و علی الملک احت وی "بعنی وواس تمام کا تنات کاما لک، قابر، قابض اور غالب ہے، فرمانا در حقیقت ان بی متکلمین پر در وابطال ہے، کیونکہ متکلمین "د" استواء" بمعنی "استیلاء" لیتے ہیں، جس کامعنی متکلمین پر در وابطال ہے، کیونکہ متکلمین "د" استواء "بمعنی استیلاء" لیتے ہیں، جس کامعنی مقاب اور مقاب مقاب کاب فرمارہ ہیں کہ الله تعالی کو ظہاور بھند وقد رت کیلئے عرش کی شخصیص کا کیا بھند وقد رت کیلئے عرش کی شخصیص کا کیا معنی ؟)

حقیقت بیہ کہ اللہ تعالیٰ اکیلا خالق ہے ، اور اس کے سواہر چیز مخلوق ہے ، جوذات بلاشر کتِ غیر ہر چیز کی خالق وموجد ہے وہی ذات بلاشر کتِ غیر ہر چیز کی مالک ہے۔

الله تعالی نے فرمایا:

﴿ تَبَارَكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴾ (الملك: ١) ترجمه: "بهت بابركت بوه (الله) جس كے ہاتھ ميں بادشان باور و برچز پرقدرت دكتے والا ہے"

الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ لِلَّهِ مُلُكُ السَّمَوَاتِ وَالْارُضِ وَمَافِيهِنَّ وَهُوُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيْرٌ ﴾ ترجمہ:''اللہ ہی کے لیے ہے سلطنت آسانوں کی اور زمین کی اوران چیزوں کی جوان میں



موجود بال اوروه برشي رپوري قدرت ركھتائ (المائدة:١٢٠)

الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ لَهُ مُلُکُ السَّمْوَاتِ وَالْآرُضِ وَإِلَى اللهِ تُرُجَعُ الْاُمُورُ ﴾ (الحديد: ۵) ترجمه: "آسانوں كى اورز مِن كى بادشان اس كى ہے اور تمام كام اس كى طرف لوٹائے جاتے ہيں' الله تعالى فے قرمایا:

> ﴿ وَ لِللهُ مُلُكُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ وَإِلَى اللهِ الْمَصِيرُ ﴾ (النور:٣٣) ترجمه: "زهين اوراً سان كى بادشامت الله بى كى ساور الله بى كى طرف اوشائ

الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَقُلِ الْحَمُدُ اللهِ الَّذِي لَمُ يَتَّخِذُ وَلَدًا وَّلَمُ يَكُنُ لَّهُ شَرِيُكٌ فِي الْمُلُكِ وَلَمُ يَكُنُ لَّهُ وَلِيٍّ مِّنَ الذُّلِّ وَكَبِّرُهُ تَكْبِيْرًا ﴾ (الامرا:ااا)

ترجمہ: ''اور کہدد بیجے ! کہتمام تعریفیں اللہ ہی کیلئے ہیں جو نداولا در کھتا ہے نداپی باوشاہت میں کسی کوشریک وساجی رکھتا ہے نداس سب سے کدوہ کمزور ہے، کوئی اس کا حمایتی ہے اور تو آسکی پوری پوری بُوائی بیان کرتارہ''

الله تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ اللَّـذِى لَهُ مُلُکُ السَّمْوَاتِ وَالْاَرْضِ وَلَمْ يَتَّخِذُ وَلَدًا وَلَمْ يَكُنُ لَّهُ شَرِيُکُ فِي الْمُلْکِ وَخَلَقَ كُلَّ شَيْءٍ فَقَدَّرَهُ تَقُدِيْرًا ﴾ (القرقان:٢)

تر جمہ: ''ای اللہ کی سلطنت ہے آسانوں کی اور زمینوں کی اور وہ کوئی اولا ڈبیس رکھتا، نہاس کی سلطنت میں کوئی اسکا سلطنت میں کوئی اسکاسا جی ہے اور ہر چیز کواس نے پیدا کر کے ایک مناسب انداز ہ تھ ہرا دیا ہے'' اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمُ مِّنُ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمْوَاتِ



وَلاَ فِي الْأَرْضِ وَمَا لَهُمُ فِيهِ مَا مِنْ شِرْكِ وَمَالَـهُ مِنْهُمُ مِّنُ طَهِيْرٍ . وَلا تَنْفَعُ الشَّفَاعَةُ عِنْدَةَ إلاَّ لِمَنْ اَذِنَ لَهُ ﴾ (سا٢٣٠٢)

ترجمہ:'' کہہ دیجئے کہ اللہ کے سواجن جن کا تہمیں گمان ہے سب کو پکارلونہ ان میں ہے کہی کو آسانوں اور زمینوں میں سے ایک ذرہ کا افتتیار ہے نہ ان کا ان میں کوئی حصہ ہے نہ ان میں سے کوئی اللہ کا مددگار ہے اور درخواستِ شفاعت بھی اس کے پاس کچھ نفع نہیں دیتی بجز ان کے جن کے لئے اجازت ہوجائے''

الله تعالیٰ نے فرمایا:





٩ . " قوله: وله الأسماء الحسنى والصفات العلى"

ترجمہ:"اس کیلئے انتہائی بیارے پیارے نام اور بہت ہی اعلیٰ صفات ہیں۔"

#### شرح

الله تعالى كے اساء وصفات كاتعلق الله تعالى كے علم غيب سے ہے ...

(۱) الله تعالی کے اساء وصفات کا تعلق ،الله تعالی کے علم غیب ہے ،جن پر ہمارے لئے کتاب وسنت کی وقی کے بغیر کلام کرنا جائز خہیں ہے۔ چنا نچہ ہم تو الله تعالی کے ان تمام اساء و صفات کا اقرار واثبات کرینگے جن کا الله تعالی اور اس کے رسول تابیقی ہے۔ اثبات و بیان ثابت ہوگیا ۔اور ہمارا اقرار واثبات ایسا ہوگا جیسا اللہ سجانہ وتعالی کے لائق شان ہے،جس میں کسی تعلیق و تشبید اور تحریف و تعطیل کا ذرہ برابر بھی شائبہ نہ ہو۔ نیز ہم ہراس صفت سے اللہ تعالی کو

پاک اور منز وقر اردينك، جوصفت الله تعالى كائق شان ميس جيسا كه الله تعالى فرمايا:
﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ هَنِي ءُ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيْرُ ﴾ (الشورى: ١١)

ر ترجمہ: ''الله تعالیٰ کے شل کوئی چیز میں اور وہ سننے دیکھنے والا ہے''

### الله تعالى ك تمام نام منتى بين

(٢) قرآنِ عكيم ميں الله تعالی كيلئے اساء (ناموں) كا اثبات وارد ہوا ہے، نيز ان اساء كا

"حسنى" كى صفت مصف مونائمى وارد مواب، جبيا كرالله تعالى فرمايا

﴿ وَ يِنْدِ أَلاَسُمَآءُ الْحُسُنَى فَادْعُوهُ بِهَا ﴾ (الاعراف:١٨٠)

ترجمه: (اورالله تعالى كنهايت الصحاع على المن تم اعانيس نامول بي ليارو)

يْرِقْرِمَايا: ﴿ اللهُ لَا إِلَّهُ هُوَ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسُنَى ﴾ (ط:٨)

ترجمہ: (وہی اللہ ہے جس کے سواکوئی معبود پرجی نہیں اس کیلئے نہایت الجھے اس میں )

يْرْفر مايا: ﴿ هُوَ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْاَسْمَآءُ الْحُسْنَى ﴾ (الحشر:٣٣)



ترجمہ: (وہی اللہ ہے پیدا کرنے والا ، بنانے والا ،صورت کھنچے والا ،ای کیلئے نہایت ایجھے نام ہیں )

اللہ تعالیٰ کے اساء کے ''حسیٰ' ہونے کامعنی بہے کہ اللہ تعالیٰ کے تمام نام حسن وخو بصورتی میں اپنی غایت اور انتہاء کو پہنچ ہوئے ہیں ، لہذا اللہ تعالیٰ کے ناموں کو صرف اچھا ہی نہیں بلکہ انتہائی اچھا اور پیارا کہا جائے ، جبیبا کہ ندکورہ آیا ہے کہ پیر میں وار دہوا۔

# الله تعالى كمتمام نام شتق بين

(٣) الله تعالى كتمام نام شتق بين، جن كبا قاعده معانى بين، اوروه معانى بى الله تعالى كل مفات بين مثلاً: اسم مبارك "العزيز" عزت ير، "المحكيم" حكمت ير، "الكويم" كرم ير، "المعظيم" عظمت ير، "اللطيف" الطف ير" الموحين" اور" الموحيم" رحمت يردلالت كرت بين، اى طرح بقيمة م بحى \_

اللہ تعالیٰ کے ناموں میں ہے کوئی نام جا پر نہیں، جس کا کوئی اہتقاق نہ ہو۔ بعض اہلِ علم کا اللہ تعالیٰ کے ناموں میں''السد ھسر''(زمانہ) نامؤ کر کرنا سیح نہیں ہے۔ سیح بخاری وسلم میں مروکی حدیثِ قدی میں اللہ تعالیٰ کا فرمان:

[یؤ ذینی ابن آدم بسب الدهر و أنا الد هر بیدی الامر أقلب اللیل و النهاد]
ترجمه:[این آدم، مجھے تکلیف دیتا ہے اور وہ اس طرح کہ وہ دھر لینی زمانے کوگا کی دیتا ہے، اور
دھر قیمل ہوں] (صحیح بخاری (۲۸۹۸ ، ۱۸۱۸ ، ۲۸۹۸ ) ہیج مسلم (۲۵۸ /۵)
اس بات پردلالت نہیں کرتا کہ ''المد هر '' الله تعالیٰ کے ناموں میں سے ایک تام ہے،
کونکہ'' دھ'' تو زمانہ ہے، الله تعالیٰ رات اور دن (لیعنی زمانہ کوگا کی دی، تو اس کی وہ گائی'''المُ مُقَالِبُ '' الله عَلَیْ الله عَلَیْ ناموں کی وہ گائی'''المُ مُقَالِبُ '' الله عَلَیْ الله تعالیٰ کے زمانہ کوگا کی دی، تو اس کی وہ گائی'''المُ مُقَالِبُ '' الله عَلَیْ الله تعالیٰ کے فرمان:



[بيدى الامر أقلب الليل والنهاد ] \_ واضح اورعيال -

جہاں تک اللہ تعالیٰ کی صفات کا تعلق ہے تو ہر صفت سے اللہ تعالیٰ کا اسم نکالنا درست نہیں ہے، مثلاً: اللہ تعالیٰ کی ذاتی صفات میں 'الموجہ'' (چہرہ)' البد'' (ہاتھ) اور ''المقدم'' (پاؤں) وغیرہ جو قرآن وحدیث میں غدکور ہیں، ان صفات میں سے اللہ تعالیٰ کے نام اهتقاق نہیں کیئے جاسکتے۔

ای طرح الله تعالی کی صفات فعلیه میں ئے 'استھزاء''،''کید''اور' مکر'' ہیں،اب ان میں ۔ےاساءاخذ کر کے الله تعالی کے''المستھزی''یا''السکائد''یا''السماکر'' نام نہیں رکھے حاسکتے۔

چونکہ بات ہے بات نظتی ہے، لہذا میں اس موقع پر یہ بھی بتانا چاہتا ہوں کہ رسول الشفائی ہے۔ کہ بھی بتانا چاہتا ہوں کہ رسول الشفائی کے بھی بتانا جاہتا ہوں کہ رسول الشفائی کے بھی تمام ثابت نام شاہد ہیں جو با قاعدہ کی معنی پر ولالت کرتے ہیں۔ رسول الشفائی کے نام نہیں ہیں۔ ناموں میں ہے کوئی نام جار نہیں ہے، لہذا ''طہ'' یا''یس''، رسول الشفائی کے نام نہیں ہیں۔ حافظ ابن القیم رحمہ اللہ'' تعدف قالمود ود''(ص: ۱۲۷) میں فرماتے ہیں:

'' ( بچ کانام ر کھنے کے تعلق ہے ) جن چیزوں سے روکا جائے گاان میں میہ بات بھی شال ہے کہ قرآن مجیدی سورتوں کے ناموں میں ہے کوئی نام ر کھ دیا جائے مشلاً: ''طہ'' ''یہ '' '' ۔ ۔ '' وغیرہ سھیلی نے امام الک رحمہ اللہ سے نصا ''یہ س'' نام ر کھنے کی کراہیت ذکر فر مائی ہے ۔ عوام الناس میں جو میہ بات مشہور ہے کہ ''یہ س'' اور ''طہ'' رسول اللہ اللہ ہے کہ نام ہیں تو یہ غیر سے جو ہے ، کیونکہ میہ بات کی سے یا سن حق کہ مرسل حدیث ہے ثابت نہیں ، نہ بی کس صحابی سے غیر سے جو ہے ، کیونکہ میہ بات کی سے گان الم '' ''حم '' ''الو '' کی طرح کے حروف ہیں۔'' جنہوں نے ''یہ س'' اور ''طہ'' کوئی نی تھا ہے کہ نام قرار دیتے ہیں شایدان کے وہم کی وجہ کہ وجہ میں کامعنی ہے کہ



ان پرواضح ہونا چاہیے کہ سورۃ الاعراف اور سورۃ ابراهیم کے حروف مقطعات کے بعد بھی نبی علقہ کو خطاب کیا گیا ہے تو علقہ کو خطاب کیا گیا ہے تو کیا ''المص ''اور'' الم '' بھی نجی تعلقہ کے نام ہیں؟ اللہ تعالیٰ کے نام متعین عدد میں محصور نہیں

(٣) الله تعالى كنام كى معين عدد مين محصور ومحد و دنبيس، كيونكه الله تعالى نے اپنے بندوں كواپنے کھناموں كى اطلاع دى ہے، باقى نام اپنے ترزان غيب ميں چھپار كھے ہيں جن سے كى كو آگاہ نہيں فرمايا۔ اس كى دليل عبدالله بن مسعود رہائى حديث ہے جس ميں رسول الله مالية كا ارشاد كراى ہے:

[مااصاب احدا قط هم و لاحزن فقال اللهم انى عبدك ابن عبدك ابن المتك ناصيتى بيدك ماض فى حكمك عدل فى قضاء ك أسألك بكل اسم هولك سميت به نفسك أو أنزلته فى كتابك أو علمته أحدامن خلقك أو استأثرت به فى علم الغيب عندك ان تجعل القرآن ربيع قلبى ونور صدرى وجلاء حزنى و ذهاب همى ، إلا اذهب الله همه وحزنه وابدله مكانه فرح، قال: فقيل يارسول الله ! الا نتعلمها ؟ فقال: بلى ! ينبغى لمن سمعها ان يتعلمها ] (منداحم: ۳۵۱۲)

ترجمہ: [کی بندے کوکوئی پریٹانی یاغم لائق ہواوروہ اس طرح دُعا کرے: اے اللہ! میں تیرا بندہ ، تیرے بندے کا بیٹا ہوں اور تیری بندی کا بیٹا ہوں، میری پیٹانی تیرے ہاتھ میں ہے، میرے بارہ میں صرف تیرائی حکم چاتا ہے، میرے بارے میں تیرا ہر فیصلہ عدل پر قائم ہے، اے اللہ! میں جھے سے تیرے ہرنام کے واسطے سے دعا کرتا ہوں وہ نام جو تو نے اپنی ڈات کے دیکے، یا وہ نام جو تو نے اپنی کتاب میں اتارے، یا وہ نام جو تو نے اپنی مخلوقات میں سے کی کو

سکھادیئے ، یاوہ نام جوتو نے اب تک اپنے خزانۂ غیب میں محفوظ فر مار کھے ہیں کہ تو قرآنِ کریم کو میرے دل کی بہار، بینے کا نور،اور تمام دکھوں اور غموں کا مداوا بنادے نے اللہ تعالیٰ اس کے تمام د کھ درر دور کر کے اسے خوشیاں عطافر دیتاہے۔کہا گیا: یارسول اللہ! ہم کیوں ندان کلمات کویاد كرلين؟ فرمايا: كيون نبين! جومخص بھي ان كلمات كونے اے چاہيئے كه أنبين ما وكركے ] شِخ شعیب الارنا وُوط اوران کے دونوں ساتھیوں نے اس حدیث کے ضعف کی تعلیق لگا کی ے، جبکہ جا فظا بن مجرے اس کا حسن ہونا منقول ہے، جبکہ شیخ البانی نے '' الـ صحب حدہ'' میں ا صحیح قرار دیا ہے، امام ابن القیم نے بھی اسے می کہا ہے، اورا پی کتاب "شفاء العليل" ك ستائيسوين (٢٤) باب مين اس حديث كي مفصل شرح بھي كى ہے۔ ديكھينے (ص:٢١٩ تا٢٩) لہذااصل یہی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اساء حسٰی کو بلادلیل کسی معین تعداد میں محصور مذکیا جائے۔ اور جارے علم میں ایسی کوئی دلیل موجو ونہیں ، البت صحیح بخاری (۲۲۳۲ ، ۹۴۱۰، ۹۳۹۲) اور صحیمسلم (۲۷۷۷) میں ابوهر رة الله مروی ایک حدیث ب، جس میں نجاب نے فرمایا [ان لله تسعة وتسعين اسماً مأنة الا واحد ة من احصاها دخل الجنة ] ترجمه: إب شك الله تعالى كے ننا نوے نام بين، ايك كم سو، جوانبين كما حقد رو هے گاوہ جن مين داخل جوگا ]

سی حدیث اللہ تعالیٰ کے ناموں کے ننانو ہے (۹۹) کی تعداد میں محصور ہونے پر ولالت جبیل کرتی، بلکہ اس حدیث کی دلالت سیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے ناموں میں سے ننانو ہے (۹۹) نام ایسے ہیں کہ ان کو پڑھنے والا جنتی ہے۔ جیسے کو کی شخص کیے: میرے پاس سودرهم ہیں جو میں نے طلبہ علم کیلئے رکھے ہوئے ہیں۔ اسکامعنی نیہیں ہے کہ اسکے پاس ان دراهم کے علاوہ اور درهم نہیں ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے ننانو ہے (۹۹) ناموں کا ذکر کسی شیخ حدیث سے ٹابت نہیں، البتہ بعض علاء نے کتاب وسنت سے ننانو ہے (۹۹) نام نکالے ہیں: مثلاً: حافظ ابن حجرنے فتح الباری (۲۱۵/۱۱)

اور'السلخيص الحبير ''(۲/۳) من اور شيخ محر بن العثيمين في القواعد المثلى'' (ص: ١٦ تا ١٦) من ان نانو \_ (٩٩) ناموں كاذكركيا ہے۔ بيتيوں كتابيں اكثر ناموں كذكر من متنق بين البسة بعض ناموں كذكر ميں قدر اختلاف موجود ہے۔

## الله تعالی کے ننا نوے (۹۹) ناموں کا بیان

ہم اللہ تعالیٰ کے ان نٹانوے (۹۹) اما حتی کا حروف بھی کی ترتیب نے ذکر کرتے ہیں، ہرنام کی قرآن یا صدیث سے دلیل بھی نقل کرینگے۔ہم نے یہاں دوناموں 'اکسِیَشِوُ ''اور''الدیّان'' کا اضافہ بھی کیا ہے، جن کا ذکر نہ کورہ تینوں کیا بوں میں نہیں ماتا۔

- (١) الله (الله تعالى كاام واتى عِهِ وَاللهُ عَفُورٌ رَّحِيْمٌ ﴾ ﴿ وَاللهُ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴾
  - (٢) أَلْآخِرُ (سبك بعد) ﴿ هُوَ الْأَوُّلُ وَالْآخِرُ ﴾ (الحديد:٢)
    - (٣) ٱلْأَحَدُ (آيك، اكيلا) ﴿ قُلُ هُوَ اللَّهُ آحَدُ ﴾ (اظاص: ا)
  - (٣) أَلْأَعْلَى (سب عبائد) ﴿ سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى ﴾ (الأعلى:١)
  - (٥) أَلْأَكُومُ (سب عن ياده عن الله عن الله عن الله عُومُ أَوْرَبُّكَ الله كُومُ ﴾ (العلق:٣)
  - (٢) أَ لَالَهُ (معيور) ﴿ وَقَالَ اللهُ لَا تَتُخِذُوا إِلهَيْنِ اثْنَيْنِ إِنَّمَا هُوَ إِلهُ وَاحِدٌ فَإِيَّاىَ
     فَارُهَبُونِ ﴾ (الخل: ٥١)
    - (4) ٱلْأُوِّلُ (سب عليه) ﴿ هُوَ الْآوِّلُ وَالْآخِرُ ﴾ (الحديد:٢)
    - (٨) أَلْبَادِي ( يهد أكر في والا ) ﴿ هُوَ اللهُ الْحَالِقُ الْبَادِي الْمُصَوِّرُ ﴾ (الحشر: ٢٣)
  - (٩) ٱلْبَاطِنُ (سبے پیشیدہ) ﴿ هُوَ ٱلاَوَّلُ وَٱلْآخِرُوَ الظَّاهِرُ وَٱلْبَاطِنُ ﴾ ١ (الحديد؟)
    - (١٠) ٱلْبَرُّ ( يَكِي وَبِهِ لِلْ كَرِقِ وَاللَّ ) ﴿ إِنَّهُ هُوَ الْبَرُّ الرَّحِيمُ ﴾ (الطّور:٢٨)
    - (١١) ٱلْبَصِيْرُ (و كِلْصة والا) ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ﴾

(الشورى:١١)

(١٢) اَلْتُوَّابُ (لَوْبِقِولَ كَرِنْ والله) ﴿ وَاتَّقُواللهُ إِنَّ اللهُ تَوَّابٌ رَّحِيمٌ ﴾ (الحجرات:١٢)

(١٣) اَلْجَبَّارُ (طلقُ والا) ﴿ هُوَ اللهُ الَّذِي لَا اِللهَ إِلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلَمُ الْمُوْمِنُ الْمُهَيِّمِنُ الْعَزِيْزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ ﴾ (الحشر: ٢٣)

(١٣) أَلْجَمِيلُ ( وُلِصورت ) [ ان الله جمال يحب الجمال ] (معلم: ١١٢)

(١٥) ٱلْحَافِظُ (مُمْهِمِان) ﴿ فَاللَّهُ خَيْرٌ حَافِظًا وَهُوَ ٱرْحَمُ الرَّاحِمِيْنَ ﴾

(بوسف: ۲۲)

(١٢) اَلْحَسِيْبُ (حماب لين والا) ﴿ وَكُفِّي بِاللَّهِ حَسِيبًا ﴾ (النماء:٢)

(١٤) الْحَفِينطُ (ستجالْےوالا) ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَفِينطٌ ﴾ (حود: ٥٤)

(١٨) ٱلْحَقُّ (سچااوراثابت) ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَايَدُعُونَ مِنُ دُوْنِهِ هُوَ الْبَاطِلُ ﴾ (الحج:٢١)

(۱۹) ٱلْحَكَمُ (فيمليكرة والا) [إن الله هـو الـحكم ،وإليـه الحكم ] (ايوداؤد: ۳۹۵۵)

(٣) ٱلْحَكِيْمُ (حَمَت والا، وانا) ﴿ سَبَّحَ بِثْهِ صَافِى السَّمُوَاتِ وَمَافِى الْلاَرْضِ
 وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ﴾ (القف: ١)

(٢١) ٱلْحَلِيمُ (بروبار) ﴿ وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ (المائدة:١٠١)

(٢٢) ٱلْحَمِيْدُ (الْعَرِيفَ كَيَامُوا) ﴿ وَهُوَ الْوَلِي الْحَمِيدُ ﴾ (شورى:٢٨)

(٢٣) ٱلْحَيُّ (زنده) ﴿ هُوَ الْحَيُّ لَا إِللهُ إِلَّاهُو فَادْعُوهُ مُخْلِصِيْنَ لَهُ الدِّيْنَ ﴾ (٢٣) النقار: ٢٥)

(٢٣) ٱلْحَيِّي (حياءوالا) [ إن الله عزوجل حيى ستِّير ،يحب الحياء والستر ]

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

# نيارى مقائد

(الوداؤد:١١٠٣)

(٢٥) الْحَالِقُ (يداكر في والله) ﴿ هُوَ اللهُ الْحَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ ﴾ (الحشر:٢٣)

(٢٦) أَلْخَبِينُ (باخرر ب والا) ﴿ قَالَ نَبَّأْنِي الْعَلِيمُ الْخَبِيرُ ﴾ (التحريم: ٣)

(١٤) أَلْخَارُقُ (يبداكر في والله) ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْخَارُقُ الْعَلِيمُ ﴾ (الحجر: ٨١)

(٢٨) اَلَدُّ يَّانُ (بدلدويخ والا) [قال رسول الله ﷺ: يحشر الله العباد أو قال:

الناس عراة غولا بُهما، قال : قلنا ما بُهما ؟ قال: ليس معهم شيء ، ثم يناديهم بصوت يسمعه من بعد كما يسمعه من قرب: أنا الملك، أنا الديَّان ] (الحديث: أخرجه الحاكم في المستدرك في موضعين (٣٣٨/٢)، (٣٣٨/٢)) ووصححه و أقره الذهبي ، وحسنه الحافظ في الفتح (١/٣١) ) ، والالباني في صحيح الأدب المفرد (١/٣٤)

(٢٩) اَلرَّبُ (پيداكر في والا) ﴿ سَلَّمْ قَوْلاً مِنْ رَّبِ الرَّحِيْمِ ﴾ (لين:٥٨)

(٣٠) ٱلْرَّحْمَٰنُ (مهريان) ﴿ ٱلْحَمَٰدُ بِنَهِ رَبِّ الْعَالَمِيْنَ . ٱلرَّحْمَٰنِ الرَّحِيْمِ ﴾

(قاتحہ:۱۲۱) أَلْرَّحِيْمُ (رَحُمُ كُرْفِ وَاللّهِ كُلّمَ اِلْلَّهُ وَاحِدٌ لَا اِلْلَّهَ الرَّحُمْنُ (٣١)

الرَّحِيْمُ ﴾ (البقرة:١٦٣)

(٣٢) ٱلرُّزَّاق (روزى وين والا) ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾

(الذرباب:۵۸)

(٣٣) أَلرَّ فِيْقُ (دوست) [إن الله رفيق يحب الرفق ] ( بخاري وسلم )

(٣٣) ٱلرَّقِيْبُ (كُراني كرنے والا) ﴿ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ رَقِيبًا ﴾

(الزاب:۵۲)

(٣٥) اَلرَّوْوُف (مهرمان) ﴿ إِنَّ رَبُّكُمُ لَرَءُ وْقَ رَّحِيْمُ ﴾ (الخل: ٧)

(٣٦) أَلْسُبُو عُ (ياك) [سبوح قدوس رب الملائكة والروح] (ملم: ٨٨٥)

( ٣٤) اَلْسَتِيرُ ( بروه يوشَى كرت والا ) [ إن الله عزوجل حيى سبّير ، يحب الحياء و الستو ] ( ابوداؤو:٢٠١٢)

(٣٨) اَلسَّلامُ (سلامِي والا) ﴿ هُوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلَهُ اَلَّا هُوَ الْمُلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلْمُ ﴾ (الحشر: ٣٣)

(٣٩) اَلسَّمِيعُ (عَنْ والا) ﴿ وَاللهُ يَسُمَعُ تَحَاوُرَ كُمَاإِنَّ اللهُ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾ (الماولة: ١)

(٣٠) أَلسُّيَّدُ (١ لك) [ السيد تبارك وتعالى ] (ابوداوُو:٢٠٠٣)

(٣١) اَلشَّافِي (شَفَاءو يِ والا) [اشف أنت الشافى لاشفيئ إلا انت ﴾ (بخارى:٥٤٣)

(٣٢) ٱلشَّاكِرُ (قدروان) ﴿ وَكَانَ اللهُ شَاكِرٌ اعْلِيمًا ﴾ (الشاء:١١٧)

(٣٣) اَلشُّكُورُ (قدردان) ﴿ إِنَّ رَبَّنَا لَغَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ (قاطر:٣٣)

(٣٣) اَلشَّهِيدُ (الواه) ﴿ اَوَلَمُ يَكُفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (فصلت: ٥٣)

(٢٥) اَلصَمَدُ (بِيَار) ﴿ اللهُ الصَّمَدُ ﴾ (اظام: ٢)

(٣٦) الطَّيِّبُ (ياك) ﴿ الله طيب ولايقبل إلاطيبا ﴾ (ملم:١٠١٥)

(الله عَلَمُ الطَّاهِرُ (سب عَظَامِر) ﴿ هُوَ الْأَوَّلُ وَالْآخِرُ وَالطَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ ﴾ (الحديد:٢)

(٣٨) اَلْعَزِيْزُ (عَالِ) ﴿ يُسَبِّحُ لَهُ مَافِى السَّمْوَاتِ وَالْآرُضِ وَهُوَ الْعَزِيْزُ
 الْحَكِيْمُ ﴾ (الجمع:١)

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(٣٩) ٱلْعَظِيْمُ (سب سيرا) ﴿ وَلَا يَوُودُهُ حِفْظُهُمَا وَهُو الْعَلِيُّ الْعَظِيْمُ ﴾

(القرة:۵۵)

(٥٠) أَلْعَفُورٌ (معاف كرنے والا) ﴿ وَإِنَّهُمْ لَيَقُولُونَ مُنْكَرًا مِنَ الْقَوْلِ وَزُورًا وَإِنَّ اللهِ لَعَفُورٌ ﴾ (المجاولة:٢)

(۵۱) أَلْقَلِينُمُ (عَلَمُ واللَّ) ﴿ وَاللَّهُ مَوْلَكُمْ وَهُوَ الْقَلِينُمُ الْحَكِيمُ ﴾ (التحريم: ٢)

(٥٢) أَلْعَلِينُ (لِمِنْد) ﴿ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيْمٌ ﴾ (الثورئي:٥١)

(۵۳) ٱلْغَالِبُ (عَالِب) ﴿ وَاللهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (يست:٢١)

(۵۳) أَلْفَقَّارُ (معاف كرن والا) ﴿ فَقُلْتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴾ (لوح: ١٠)

(۵۵) ٱلْغَفُورُ (معاف كرتے والا) ﴿ إِنَّ اللهَ يَغْفِرُ الدُّنُوْبَ جَمِيْعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الدُّنُوْبَ جَمِيْعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّرِيَّةِ ﴾ (الزمر:۵۳)

(٥٢) ٱلْغَنِيُّ (بِرُواه) ﴿ وَاللهُ الْغَنِيُّ وَأَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ ﴾ (محمد:٣٨)

(۵۷) ٱلْفَتَّاحُ (كُولِتِ والا) ﴿ قُلْ يَجُمَعُ بَيْنَنَا رَبُنَا ثُمَّ يَفُتَحُ بَيْنَنَا بِالْحَقِّ وَهُوَ الْفَتَّاحُ الْعَلِيْمُ ﴾ (سم:٢٦)

(۵۸) أَلْقَادِرُ (قدرت والا) ﴿ قُلُ هُوَ الْقَادِرُ عَلَى أَنْ يَبُعَتَ عَلَيْكُمُ عَذَابًا مِّنُ فَوُقِكُمُ أَوْ مِنْ تَحْتِ أَرُجُلِكُمْ ﴾ (الانعام: ٢٥)

(٥٩) ٱلْقَاهِرُ (زبروست) ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوُقَ عِبَادِهِ وَهُوَ الْحَكِيْمُ الْخَبِيْرُ ﴾

(الانعام:۱۸)

(٧٠) ٱلْقُدُّوُسُ (پاک) ﴿ يُسَبِّحُ بِلَهِ مَافِي السَّمْوَاتِ وَمَافِي ٱلْأَرْضِ الْمَلِكِ

## المان على المان

الْقُدُّوسِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ ﴾ (الجمع: ١)

(۱۲) اَلْقَدِيْرُ (قدرت والا) ﴿ تَبِرُكَ الَّذِي بِيَدِهِ الْمُلُكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَىء قَدِيْرٌ ﴾ (الملك: ١)

(۱۲۲) ٱلْقَرِيُبُ (نزويَكِ) ﴿ وَاذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِّى قَرِيْبٌ ﴾ (البقرة:١٨١)

(١٣) أَلْقَهَارُ (زيروست) ﴿ وَبَوْرُوا لِللَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ ﴾ (ابراهيم:٢٨)

(٦٣) ٱلْقَوِيُّ (تَوت والا) ﴿ يَرُزُقْ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْقَوِيُّ الْعَزِيْزُ ﴾ (الثوريُ ١٩:

(٦٥) اَلْقَيُّومُ (مِمِيشَةَاتُمُ) ﴿ اللَّهُ لَا إِلَّهُ اللَّهُ وَ الْحَتَّى الْقَيُّومُ ﴾ (البقرة:٢٥٥)

(٢٢) اَلْكَبِيْرُ (سب عبرا) ﴿ ذَلِكَ بِانَّ اللهُ هُوَ الْحَقُّ وَاَنَّ مَايَدُعُونَ مِنُ دُونِهِ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللهُ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيْرُ ﴾ (القمان:٣٠)

(٧٤) ٱلْكَرِيْمُ (يُوايُرُرُكُ اورَكِي) ﴿ يَاأَيُّهَا الْإِنْسَانُ مَاغَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيْمِ ﴾ (الانقطار:٢)

(۲۸) ٱلْكَفِيْلُ (كارساز) ﴿ وَلَا تَنْقُصُوا الْأَيْمَانَ بَعْدَ تَوْ كِيُدِهَا وَقَدُ جَعَلْتُمُ اللهَ عَلَيْكُمْ كَفِيلاً ﴾ (الخل: ٩١) وحديث قصة الاسرائيلي الذي قال لمن أسفله: [كفي بالله كفيلا] (بخارى: ٢٢٩١)

(١٩) اَللَّطِيْفُ (رَى كَرَفِ وَالله) ﴿ اَ لَا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيْفُ الْخَبِيُرُ ﴾ (الملك:١١)

(-2) ٱلْمُهِينُ (طَامِرَكَرَ فَوَالاً) ﴿ يَوْمَئِذٍ يُّوَقِيْهِمُ اللهُ دِينَهُمُ الْحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللهُ هُو النَّهُ عِينَهُمُ اللهُ عَلَمُونَ أَنَّ اللهَ هُو النَّحَقُ الْمُهِينُ ﴾ (النور: ٢٥)

(١١) ٱلْمُتَعَالُ (اثْبَالَى بِلْنَم) ﴿ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ الْكَبِيرُ الْمُتَعَالِ ﴾

# (الرعد: ٩) الْمُتَكِيْرُ (يُوالَى كَوَالا) ﴿ هُوَاللهُ اللَّذِي الْإِلْمَ اللَّهُ هُوَ الْمَلِكُ (الرعد: ٩) الْمُتَكِيْرُ (يُوالَى كَرَوَ والا) ﴿ هُوَاللهُ اللَّهُ اللَّهُ مُو الْمَلِكُ (الحَرْبِ٣) الْمُتَكِيْرُ ﴾ (الحَرْبِ٣) الْمُتَكِيْرُ ﴾ (الحَرْبِ٣) الْمُتَكِيْرُ ﴾ (الحَرْبِ٣) الْمُتَكِيْرُ ﴾ (الحَرْبِ٣) الْمُتَكِيْرُ ﴿ (الحَرْبِ٣) اللَّمْ عُولُ الرَّرَاقُ ذُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ ﴾ (القريات: ٥٨) (القريات: ٥٨) (القريات: ٥٨) الْمُجِيْبُ ﴿ (وَعَاقِيلَ كَرَوَ وَاللَّهُ ﴾ ﴿ إِنَّ رَبِّي قَرِيْبٌ مُجِيْبٌ ﴾ (حود: ١١) ﴿ إِنَّ رَبِّي قَرِيْبٌ مُجِيْبٌ ﴾ (حود: ١١) خَمِيدٌ مَجِيْدُ ﴾ (حود: ١١) خَمِيدٌ مَجِيدُ ﴾ (حود: ١١) ﴿ إِنَ اللهُ محسن يحب المحسنين ] (دواه رُحِيدُ مُجِيدٌ ﴾ (احمان كرتے والا) [ إِن اللهُ محسن يحب المحسنين ] (دواه

(۷۷) أَلْمُحُسِنُ (احمان كرتے والا) [إن الله محسن يحب المحسنين ] (رواه ابن أبي عاصم في الديات (ص: ۵۲) وابن عدى في الكامل (۲۱۳۵/۳)، وابونعيم في أخبار أصبهان (۱۳/۲) ) واسناده حسن كما ذكر الشيخ الألباني في السلسة الصحيحة (۲۵۰)، وانظر صحيح الجامع الصغير (۱۸۱۹) و (۲۵۰)

(24) ٱلمُحِيْطُ (كَير فوالا) ﴿ أَلَا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُّحِيْطٌ ﴾ (فعلت: ٥٣)

(۵۸) اَلْمُصَوِّرُ (صورت عطا كرف والا) ﴿ هُوَ اللهُ الْحَالِقُ الْبَارِئُ المُصَوِّرُ ﴾ (الحرب: ٢٨)

(49) ٱلْمُغْطِىُ (عطاكرنےوالا) [والله المعطى وأنا القاسم ] (بخارى:٣١١٢)

(٨٠) أَلْمُقُتَدِرُ (قدرت ركف والا) ﴿ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقَتَدِرًا ﴾ (الكعند: ٣٥)

(AI) اَلْمُقَدِّمُ (آ مُ كَرِفُوالا) [أنت المقدم ،وأنت المؤخر ] ( بخارى: ١١٢٠) المُفَقِينَ (روزى دين والا) ﴿ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقِينًا ﴾ (٨٢) اَلمُقِينَ (روزى دين والا) ﴿ وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقِينًا ﴾ (الساء: ٨٥)

(٨٣) أَلْمَلِكُ (باوثاه) ﴿ هُوَاللهُ الَّذِي لَا اِللهُ اَلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ ﴾ (٨٣) أَلْمَلِكُ الْقُدُّوسُ ﴾

(۸۴) اَلْمَلِیُکُ (باوثاه) ﴿ فِی مَقْعَدِ صِدُقٍ عِنْدَ مَلِیُکِ مُقْتَدِرٍ ﴾ (القر:۵۵)

(۸۵) أَلْمَنَّانُ (احمان كرف والا) [ اللهم إنى اسألك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت المنان ] (ابوداؤد: (۱۳۹۵)

(٨٦) اَلْمُهَيَّمِنُ (كَمُرال مُحافظ) ﴿ هُوَاللهُ الَّذِي لَالِهُ اَلَّا هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلْمُ الْمُوْمِنُ الْمُهَيِّمِنُ ﴾ (الحشر:٣٣)

(٨٤) اَلْمُواْخِرُ ( يَعْصِكُر فِي والا) [أنت المقدم ، وأنت المؤخر] ( بخارى: ١١٠)

(٨٨) اَلْمَوْلَى (مالك، آقا) ﴿ نِعُمَ الْمَوْلَى وَنِعُمَ النَّصِيرُ ﴾ (الانفال: ٣٠)

(٨٩) اَلْمُوْمِنُ (امن دين والا) ﴿ هُوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلهُ اَلاَ هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُّوسُ السَّلْمُ الْمُوْمِنُ ﴾ (الحشر:٣٣)

(٩٠) ٱلنَّصِيُرُ ( 10 وَ كَفْي بِاللهِ وَكَفْي بِاللهِ وَلِيًّا وَ كَفْي بِاللهِ نَصِيرًا ﴾ (التاء: ٣٥)

(٩١) ٱلْهَادِئ (مِرايت دينوالا) ﴿ وَكُفْي بِرَبِّكَ هَادِيًا وَنَصِيْرًا ﴾ (الغرقان:٣١)

(٩٢) ٱلْوَاحِدُ (ٱلْكِ،ٱكْلِل) ﴿ قُلُ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ الْوَاحِدُ الْفَهَّارُ ﴾ (السنة

(الرعد:١٦)

(٩٣) اَلُوَادِثُ (حَقِقَ وارث ہوئے والا) ﴿ وَإِنَّا لَنَحُنُ نُحُي وَنُمِيْتُ وَنَحُنُ الْوَادِثُونَ ﴾ (الحجز:٣٣)

(٩٣) ٱلْوَاسِعُ (كثاده اوروَهِ ) ﴿ وَ لِلْهِ الْمَشْرِقُ وَالْمَغُوبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَنَمَّ

وَجُهُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ وَاسِعٌ عَلِيْمٌ ﴾ (البقرة:١١٥)

(٩٥) أَلُوِتُرُ (آيك) [ان الله وتر يحب الوتر ] (بخارى: ٦٣١٠)

(٩٢) أَلْوَدُودُ (محبت كرف والا) ﴿ إِنَّهُ هُوَ يُبُدِئُ وَيُعِيدُ . وَهُوَ الْغَفُورُ الْوَدُودُ ﴾ (البرونج: ١٣)

(٩٤) أَلُو كِيْلُ (كارماز) ﴿ فَزَادَهُمُ إِيْمَاناً وَقَالُوا حَسُبُنَا اللهُ وَيِعُمَ الْوَكِيْلُ ﴾ (10مران: ١٤٣)

(٩٨) ٱلْوَلِيُّ (دوست، مدوگار) ﴿ فَاللهُ هُوَ الْوَلِيُّ وَهُوَ يُحْيِ الْمَوْتَى ﴾ (الشوريُ: ٩)

(٩٩) أَلُوَهَابُ (بهت زياده و خوالا) ﴿ رَبُّنَا لَا تُوعُ قُلُوبَنَا بَعُدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبُ لَنَا مِنْ لَذَنُكَ رَحُمَةً ﴾ (آلعران: ٨)

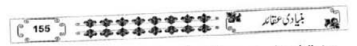
طافظائن القيم رحمد الله في كتاب "اعلام الموقعين "(٣/٣١ تا ١١) يل قاعده "سدال درائع" كتاب العلام الموقعين "(و الم ١٣٩/٣ تا ١١) يل قاعده و "سدال درائع" كا تاب كيل ننانو و (٩٩) وجوبات بيان فرائي بين انبين اس تعداد ي بناء بر اقتصار واكتفاء حديث يل واردالله تعالى كاساء حنى كي تعداد (٩٩) موافقت كى بناء بر فرايا - بم في ابني ايك كتاب بنام "دراسة حديث إنضر الله امرا سمع مقالتي ] فرايا - بم في ابني ايك كتاب بنام "دراسة حديث إنضر الله امرا سمع مقالتي ] كم بوخ قرا ومطول بهت سالفاظ رواية و دراية "من حديث [نضر الله امرا سمع مقالتي ] كم بوخ قرا ومطول بهت سالفاظ سعم وى به سانو و (٩٩) فواكرم تنبط كيم بين (طاحظه بوص: ٢١٠١ تا ١٠)

الله تعالى ك بعض نامول كااطلاق غيرالله يرجائز باور بعض كانبيل ١ (٢) الله تعالى ك بحماساء اي بين جن كاغيرالله يرجمى اطلاق كيا كياب، جيبا كرالله تعالى كفرمان: ﴿ لَفَدْ جَاءَ كُمْ رَسُولٌ مِّنَ أَنْفُسِكُمْ عَزِيْزٌ عَلَيْهِ مَاعَنِتُمْ حَرِيْصٌ عَلَيْكُمْ مِالْسُمُومِنِيْنَ رَوُفٌ وَوَدْ رَحِيم "كما للمُومِنِيْنَ رَوُفٌ وَوَدْ رَحِيم "كما للمُومِنِيْنَ رَوُفٌ وَوَدْ رَحِيم "كما

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

كَمِا ﴾ مِيرْ تُولدِتِعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ نُطُفَةٍ ٱمْشَاحِ نَبُتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيْعًا بَصِيرًا ﴾ (الدهر:٢) من انسان كو"سميع" اور" بصير" كها كياب-اس سلسله میں واضح ہو کہان ناموں کا خالق کیلئے اطلاق ان معانی کے ساتھ ہے جوخالق کے لائق ہیں،اورمخلوق کیلیے اطلاق ان معانی کے ساتھ ہے جومخلوق کے لائق ہیں۔ چنانچہ وہ معانی جو ان ناموں کا مدلول ہیں ان مین خالق مجلوق کے مشانیبیں ،اور مخلوق ،خالق کے مشانیبیں۔ الله تعالى كے ناموں ميں بچھينام ايسے ميں جوالله تعالى كے ساتھ مختص ہيں اور كسى غيرالله يران كالطلاق جائزتيين، شاكي: الله، الرحمن، المحالق، البارئ ، الرزاق ، الصمد وغيره عافظا بن كثير رحمه الله الي تغيير كاندرآغا زسورة الفاتحة من "بسم الله السرحمان" كي تفییر میں فرماتے ہیں کہ خلاصہ کلام بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اساء میں کچھ نام ایسے ہیں جس کا (لفظی حدتک) غیراللہ براطلاق جائز ہے، لیکن کچھنام ایے ہیں جو فیراللہ کیلے قطعی طور برقیس بولے جا سکتے، جیسے اسم مبارک اللہ، الو حدمن، النحالق، اور الوزاق وغیرہ





 ا. " لم يزل بجميع صفا ته وأسمائه ،تعالىٰ ان تكون صفاته مخلوقة وأسمائه محد ثة ."

ترجمہ:''وہ اپنی تمام صفات اور ناموں کے ساتھ بمیشہ سے ،وہ اس بات سے انتہائی بلنداور پاک ہے کہ اس کی کوئی صفت مخلوق ہویا کوئی نام نیا ہو۔''

#### شرج

## اللد تعالى كے تمام اساء وصفات از لی وابدی ہیں

الله تعالی جن صفات کے ساتھ متصف یا جن اساء کے ساتھ موسوم ہے وہ سب کے سب از لی وابدی ہیں، یعنی وہ ہمیشہ سے ہیں اور ہمیشہ رہیں گے، یمکن نہیں کہ وہ کسی ایسے نام کے ساتھ موسوم کیا جائے جس کے ساتھ میلے موسوم نہیں تھا۔

واضح ہوکہاللّٰد تعالیٰ کی صفات کی دوشمیں ہیں،صفاتِ ذاتیہاورصفات فعلیہ۔

#### صفات ذاتیه:

صفات ذاتيب مراده وصفات بين جواز لأوابداً الله تعالى كى ذات كرماته قائم ولازم بين ان صفات كامشيت واراده سي كوئى تعلق نبين، مثلاً الله تعالى كي صفت "السوجي، "(چره) "البد" (باته)" المحيساة "(زنده بونا)" المعلم "(برچيز كاجاننا)" المسمع "(سنن) "البصر" (ويكينا)" العلو" (سبس بلند بونا) -

#### صفات فعليه:

دوسرى تتم صفات فعليه بين جوالله تعالى كى مقيمت داراده سے متعلق بين ، جيسے صفت "السخسلق" (پيداكرنا)" السرزق" (روزى دينا)" الاستواء" (عرش پرمستوى بونا) "النزول" (اترنا)" المعجى" (آنا) وغيره بيرتمام صفات باعتبار نوع قديم بين اليكن باعتبارة حاد، حادث بين - چنانچ مثلاً: الله تعالى

# المادي ال

صفی خلق اورصفت رزق سے ازل سے متصف ہے،اییا ہرگڑ ممکن نہیں کہ پہلے وہ ان صفات سے ہتھف ندہو، بعد میں ہوگیا ہو۔ (مقصدیہ ہے کہ جب کوئی تطوق یا مرز وق نہیں تھا،اللہ تعالیٰ اس وقت بھی خالق اور رازق تھا، کیونکہ اس کی ہرصفت از لی اور ابدی ہے ۔البتہ اس نے تحلوق کو پیدا تمب کیا؟ روزی کب دی؟ جب اس نے چاہا وراراد وفر مایا۔)



ا 1. "كلم موسى بكلا مه الذي هو صفة ذاته لاخلق من خلقه، وتجلى للجبل فعسار دكا من جلاله وان القرآن كلام الله ليس بمخلوق فيبيد ولاصفة لمخلوق فيفند ."

ترجمہ: "اللہ تعالی نے موی الظفاف ہے کلام فرمایا ، اور بیکلام اللہ تعالیٰ کی مخلوق نہیں بلکہ صفت ذاتیہ ہے ، اللہ تعالیٰ نے پہاڑ (کو وطور) پراپنی بخلی ڈالی تو وہ اللہ تعالیٰ کے جلال سے ریزہ ریزہ ہوگیا، قرآن مجیداللہ تعالیٰ کا کلام ہے مخلوق نہیں ہے کہ فنا کا شکار ہوجائے ، نہ ہی کی مخلوق کی صفت ہے کہ فتم ہوجائے۔"

#### شرم

## الله تعالى كيلي صفت "الكلام" كا اثبات ...

الله تعالى از لا وابد أصفت كلام كے ساتھ متصف ہے،اس كے متكلم ہونے كى كوئى ابتدا نہيں، اوروہ بلا انتہاء صفت كلام سے متصف رہے گا، كيونك ذات بارى تعالى كى ندتو كوئى ابتداء ہاور ند سى كوئى انتہاء،لبذااس كى صفت كلام كى بھى ندكوئى ابتداء ہوگى ندكوئى انتہاء۔

## صفت كلام ،صفت ذاتيهمي باورصفت فعليه بحي-

ذاتیاس اعتبارے کہ اللہ تعالی کے اس صفت سے متصف ہونے کی کوئی ابتدا ہیں ،اور نعلیہ اس اعتبار سے کہ اللہ تعالی اپنی مشیت وارا دہ سے جب چاہتا ہے کلام فرما تا ہے،اس کا کلام فرماناس کی مشیت سے متعلق ہے، جب چاہتا ہے اور جس طرح چاہتا ہے کلام فرما تا ہے،لہذا منب کلام باعتبارِنوع قدیم ،اور باعتبارا ماوکلام حادث ہے۔

الله تعالی نے اپنے پیغیرموکی الظاملا سے ان کے دور میں کلام فر مایا تھا، ہمارے نی اللغ سے شہر معراج کلام فر مایا تھا، وہ قیامت کے دن اعلی جنت سے جبکہ وہ جنت میں داخل ہوجا سینگے

# الم المرابعة المرابعة

کلام فرہائے گا۔ بیسب آ حادِ کلام کی مثالیس ہیں ،جن میں سے پچھاتو واقع ہوچکی ہیں، اور پچھ آئنہ وحاصل ہوگئی، جب اللہ تعالیٰ ان کاحصول جاہےگا۔

الله تعالى كا كلام حروف اورآ واز كے ساتھ ہے۔اس كا كلام نه تو مخلوق ہے اور نه بى كوئى الى م صفت ہے جوقائم بالذات جو۔الله تعالى كے فرمان:

﴿ وَ كُلَّمَ اللهُ مُوْسَى مَكُلِبُهَا ﴾ (النساه: ١٦٢) (اور موی الله الله تعالی نے صاف طور پر کام کیا) پرخور کیجئے۔ اس آرہ کر بریسی الله تعالی کی صفت کلام کا اثبات ہے اور بدیات بھی طابت ہور ہی ہے کہ موکی الطبیح نے الله تعالی کا کلام ساتھا۔ قوله تعالی: '' مسلم سا'' کلام فرمانے کی مزیدتا کید ہے اور اس بات پر دلالت کر رہی ہے کہ بدکلام الله تعالی سے صادر ہوا تھا۔ الله تعالی کے کلام کیلئے کوئی حدیا حصار ہے۔ الله تعالی کے کلام کیلئے کوئی حدیا حصار ہے۔ محلوق کے کلام کیلئے کوئی حدیا حصار ہے۔ محلوق کے کلام کرنے کی ابتداء بھی ہواور انتہاء بھی ہادور انتہاء بھی ، لبذ انتاق کی کلام کرنے کی ابتداء بھی ہواور انتہاء کے اندر محصور ہے۔

الله تُعَالَى \_ فَرَمَايا: ﴿ قُلُ لُو كَانَ الْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَاتِ رَبِّى لَنَفِدَ الْبَحُرُ قَبُلَ أَنُ تُنْفِدَ كَلِمَاتُ رَبِّى وَلَوْ حِثْنَا بِمِعْلِهِ مَدَدًا ﴾ (الكعف:١٠٩)

ترجمہ: (کہدد بیجئے! کہ اگر میرے پروردگار کی ہاتوں کو لکھنے کیلئے سندر سیابی بن جائے تو وہ بھی میرے رب کی ہاتوں کے ختم ہونے سے پہلے ہی ختم ہوجائے گا، گوہم اس جیسااور بھی اس کی مدد میں لئے آئمیں )

يْرْفِرِمَايِ:﴿ وَلَـوُ أَنَّ مَـا فِـى الْاَرْضِ مِنْ شَـجَـرَـةٍ أَقَلامٌ وَالْيَحُرُ يَمُدُّهُ مِنْ يَفْدِه سَبْعَهُ أَبْحُرِ مَّانَفِذَتْ كَلِمَاتُ اللهِ إِنَّ اللهِ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴾ (القمان: ٢٤)

ترجمہ: (روئے زمین کے تمام در شق کی اگر قامیں ہوجا کی اور تمام سندروں کی سیاہی ہوادہ ان کے بعد سات سمندراور ہوں تا ہم اللہ کے کلمات ختم نہیں ہوسکتے ، بے شک اللہ تعالی قالب



ان دونوں آیات میں اللہ تعالی کیلئے صفیت کلام کا اثبات ہے اور بیا بھی جاہت اور واضح ہور ہا ہے کہ اللہ تعالیٰ کا کلام غیر محصور ہے ؛ کیونکہ زمین پر موجود ہجری موجوں اور پانی کی آتاہ گہرائیوں والے تمام سمند ورل کوئی گنا بڑھا کر ، اللہ رب العزت کا کلام کیصنے کیلئے روشنائی میں تہدیل کر دیا جائے اور لکھنے کیلئے زمین پر موجود تمام درختوں کی تلمیس گھڑئی جا کیں ، تو بیام طے شدہ ہے کہ لکھتے ہا کا ورکھنے کیلئے زمین پر موجود تمام درختوں کی تلمیس گھڑئی جا کیں ، تو بیام رطے شدہ ہے کہ لکھتے تمام سمندر اور قلمیں جھی تو تخلوق بیں اور تخلوق کیلئے بہر حال محصور ہونا بھی ہے اور فنا بھی ۔ اللہ تعالیٰ کا کلام کیونکہ غیر مخلوق اور غیر محصور ہے ، لہذا وہ بھی

قرآنِ مجیداللہ تعالیٰ کا کلام ہے ،توراۃ وانجیل اورائے علاوہ ہروہ کتاب جواللہ تعالیٰ نے نازل فرمائی اللہ تعالیٰ کے کلام کا حصہ ہیں۔

الله تعالیٰ کا کلام کیونکہ غیر تلوق ہے لہذا اسے بھی وہ فنا حاصل نہیں ہوگا جوتمام مخلوقات کا مقدر ہے۔اور کلام کوفنا کیسے ہوسکتا ہے، وہ تو خالق کا ئنات کی صفت ہے، جس کی کوئی انتہا نہیں ،لہذا اس کے کلام کی بھی کوئی انتہاء یا نفاذ نہیں ہے۔اس کے برعکس تمام مخلوقات فنا کا دیکار ہوئے والی ہیں،لہذاان کا کلام بھی ان کے ساتھ دفتا ہوجائے گا۔

مؤلف رحمدالله كافرمان: "الله تعالى نے كو وطور پر بنلى ۋالى تو دہ الله تعالى كے جلال سے ريز ہ ريزہ ہوگيا" الله تعالى كے اس فرمان ميں فدكور ہے:

﴿ وَلَمْمًا جَاءَ مُوْسَىٰ لِعِيقَتِنَا وَكُلَّمَهُ وَيَّهُ قَالَ رَبِّ أَدِنِي أَنْظُوْ إِلَيْكَ قَالَ لَنْ تَرْسَىٰ وَلَنَكِنِ النَّطُورُ إِلَى الْمَجْبَلِ فَإِنِ السَّقَرَّ مَكَانَةُ فَسَوُكَ قُرِينَ فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لَلْحِيلِ جَعَلَةَ دَكُّا وَخَرْ مُوْسَى ضَعِفًا فَلَمَّا آفَاقَ قَالَ سُبْحَانَكَ ثُيْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أُوّلُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الاعراف:١٣٣)

ترجمہ: (اور جب موی ہمارے وقت پرآئے اوران کے رب نے ان سے کلام فرمائی ،تو عرض

# الم المان ال

سیا کہ اے میرے پر دردگا را اپنا و بدار جھے کو کرا دیجئے کہ میں آپ کوایک نظر دیکے لوں۔ارشاد ہوا سرتم جھے کو ہرگزنیں دیکے سکتے ،لین تم اس پہاڑی طرف دیکھتے رہودہ اگراپی جگہ پر برقر ار رہا تو تم مجمل جھے دیکے سکو گے۔ پس جب ان کے رہائے اس پر تخلی فرمائی تو جگل نے اسے ریزہ ریزہ کردیا اور موئی بے ہوش کر گر پڑے پھر جب ہوش میں آئے تو عرض کیا! بے فٹک آپ کی ذات منزہ ہے میں آپ کی جناب میں تو ہر کتا ہوں اور میں سب سے پہلے اس پر ایمان لانے والا ہوں)

اس آ بت کریمہ سے بیات ثابت ہورہی ہے کہ اللہ تعالی نے موی الظامی ہے جبکہ وہ اس کی مینات و میعاد پر آئے ، کلام فر مایا موی الظیم جب اللہ تعالی کا کلام سننے کے شرف ہے ہمکتار ہوئے آئیں اللہ تعالی کے دیدار کا شوق پیدا ہوگیا جس کا انہوں نے سوال بھی کردیا ۔ گرموی الظیم کو اللہ تعالی کا دیدار حاصل نہ ہو سکا ، کیونکہ اللہ تعالی کی مقیمت اس بات کی متقاضی ہے کہ بید دیدار اہل ایمان کو آخرت میں نصیب ہوگا ، جو قیامت کے روز اہلی جنت کیلئے سب سے بری کی متحت راد اہلی جنت کیلئے سب سے بری کی محت قراریا ہے گی۔

الله تعالی کی مشیعت کا بی بھی فیصلہ ہے کہ دنیا کی زندگی بیس تو لوگوں کی نگا بیں الله تعالیٰ کے دبیار کی طاقت ہی نیس رکھتی، جب بی تو موسی الفیکھی سے فر مایا: ﴿ لَمَنْ نَوَ ابْنَى ﴾ یعنی تم مجھے ہرگز خیرں دکھے سکتے \_(بینی اس دنیا بیس)

چنانچیکو وطورا پی بختی اور صلابت کے باوجود اللہ تعالیٰ کی ایک بخلی نہ ہمہ سکااور ریزہ ریزہ ہوگیا۔البتہ دارالاً خرق میں اللہ تعالیٰ اپنے مؤمنین بندول کوالی بصارت عطافر مائے گا جس ہے انہیں اللہ تعالیٰ کے دیدار کی قدرت نصیب ہوجائے گی۔

تعلموا أند لن يوى أحد منكم ربه عزو جل حتى يموت] (مسلم: ٢٩٣٠) ترجه: [الحجي طرح جان لواتم مين سيكوني مخض دنياكي زندگي مين اين رب كونين و كيوسكا]

# الم المان الماري الماري

۱۱. "والايسمان بالقدر خيره وشوه حلوه ومره، وكل ذلك قد قدر الله ربنا، ومقادير الامور بيده ومصدرها عن قضائه علم كل شئ قبل كونه، فجرى على قدره لايكون من عباده قول ولاعمل الاوقد قضاه وسبق علمه به ﴿ الايعلم من خلق وهو اللطيف الخبير﴾ (الملك: ١٢)

يىضىل من يشاء ،فيخذله بعدله ، ويهدى من يشاء فيو فقه بفضله ،فكل ميسىر بتيسيره الى ماسبق من علمه وقدره،من شقى او سعيد .

تعالىٰ ان يكون في ملكه مالايريد، أو يكون لاحد عنه غني، خالقا لكل شئ، ألا هورب العباد ورب اعمالهم ،والمقدر لحر كاتهم و آجالهم."

ترجمہ: انچی اور بری بیٹی اور کڑوی ہرتم کی تقدیر پر ایمان لانا (فرض ہے)۔ ان تمام چیزوں کو ہمادے پر وردگا راللہ تعالیٰ نے مقد رفر مایا ، تمام امور کی مقادیراس کے ہاتھ بیس چیزوں کو ہمارے پر وردگا راللہ تعالیٰ نے مقد رفر مایا ، تمام امور کی مقادیراس کے ہاتھ بیس ہے ، جن کا صادر ہونا اس کے فیصلے ہے ہے ، وہ ہرقی کو وجود بیس آئے ہے ، بندوں کا ہرقول ہے ، اوردہ فی جب وجود بیس آئی ہے ، بندوں کا ہرقول ہونا اللہ تعالیٰ کی قضاء وقد راور اس کے علم سابق کے مطابق ہوتا ہے کو کیا وہ ذات علم اورفعل اللہ تعالیٰ کی قضاء وقد راور اس کے علم سابق کے مطابق ہوتا ہے کو کیا وہ ذات علم بیس رکھتی جس نے بیدا کیا؟ وہ قوہار کے بین اور باخبر ہے ک

جے چاہتا ہے گراہ کرکے ذلتوں کی پہتیوں میں دھیل دیتا ہے، جو کہ عین عدل ہے، اور بھے چاہتا ہے گراہ کرکے ذلتوں کی پہتیوں میں دھیل دیتا ہے، جو کہ عین عدل ہے، اور شحت چاہتا ہے تو بہتی ہوا ہے۔ جنت ، اللہ تعالی کے علم سابق اور تقدیر کے مطابق اٹنی اٹنی راہ پر باسانی چلایا جارہا ہے۔

اللہ تعالی اس بات ہے بہت بلند ہے کہ اسکی بادشا ہت میں کوئی چیز اسکے ارادے کے بغیر اسکے ارادے کے بغیر یا بیادشا ہو، یا کوئی مخلوق اس ہے مستعنی ہو، ہرھی کا صرف وہی خالق ہے، تمام بندوں اور یا برطاف ہو، یا کوئی مخلوق اس ہے مستعنی ہو، ہرھی کا صرف وہی خالق ہے، تمام بندوں اور

# ا کے تمام اعمال کا وہی رب ہے، اور اکلی تمام حرکات وآجال کی نقد مرینانے والا بھی وہی ہے۔

ا کے تمام اعمال کا وہی رب ہے، اور انگی تمام حرکات وآ جال کی تقدیر بنانے والا بھی وہی ہے۔
انسام

#### 6.7-

## ایمان بالقدراوراس کے کتاب وسنت سے دلائل کا بیان

ترجمہ:[ایمان بیہ بے کہ تو اللہ،اس کے فرشتوں، اسکی کتابوں اورا سکے رسولوں کیساتھ ایمان لے آئے، اور یوم آخرت اور تقدیر کیساتھ، جاہے بھلی ہویائری ایمان لے آئے۔]

لے تا ہے ،اور یوم آخرے اور تقدیم لیے ، چاہ ، بھی ہو یاری ایمان کے اے۔ اس حدیث کوامام سلم نے اپنی سیح میں روایت کیا ہے ، بھی مسلم کا سب ہے پہلاعنوان کتاب الایمان ہے ، اور بیاس کی سب ہے پہلی ذکر کر دہ حدیث ہے۔ اس حدیث کی سند میں ہے بات وار دہوئی ہے کہ اس حدیث کوعبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنحما نے اپنے والدے ، مسئلہ ایمان بالقدد کیا جو اللہ ہے ، مسئلہ ایمان بالقدد کیا جو اللہ ہے ، مسئلہ ایمان بالقدد کیا جو اللہ ہے ، مسئلہ ایمان بالقدد عبد الرحمٰن الحجم کی نے عبد اللہ بن عمر اور جمید بن عبد الرحمٰن الحجم کی نے عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنحما ہے عراق میں موجود پھولوگوں کا ذکر کیا جو تقدیم کا انکار کرتے ہیں اور تمام امور کو '' آنف'' قرار دیتے ہیں ( یعنی وہ بغیر کی مقدر کے خود بخو وقعید پنے یہ براور ہے ہیں) تو عبد اللہ بن عمر منی اللہ عنحما نے ان سے فر بایا: جب تم ان لوگوں ہے بلوقوان ہے بیات کہد یہا کہ میں ان سے اور وہ جمع ہے بری اور العلق ہیں۔ اس ذات کی تم کہ جس کا عبد اللہ بن عمر ہیدہ تم کھا تا ہے : اگر ان میں ہے کہ مخت کے پاس اُحد پہاڑ کے برابر سونا ہواوہ وہ اس اللہ تو اللہ

واضح ہو کہ حدیث جریل بروایت عمر بن الخطاب عضاصرف صحیح مسلم بیں ہے، جبکہ یہی حدیث بروایت ابدهر برة عظامہ صحیح بخاری ومسلم دونوں میں ہے۔

(۲) قرآن عیم سے بہت ی آیات، اور رسول الله الله کی متعدد احادیث تقدیر کے اثبات پردال ہیں۔

الله تعالى فرمايا: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْء خَلَفْنَاهُ بِقَدَرٍ ﴾ (القروم) ترجمه: (ب تنك بم في برچيز كوايك مقرره انداز برپيداكيا ب) ﴿ قُلُ لَّنُ يُصِينِهَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللهُ لَنَا ﴾ (التوبة: ٥١)

ترجمہ: (آپ کہددیجئے اہمیں ہرگز کوئی چیز نیس پینے سی گروہ جواللہ تعالیٰ نے ہمارے لئے لکھدی ہے)

﴿ مَاأَصَابَ مِنْ مُّصِيْبَةٍ فِي الْآرُضِ وَلَافِي أَنْفُسِكُمْ اِلَّافِي كِتَبٍ مِّنُ قَبُلِ أَنْ نَبْرَأَهَاإِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيْر ﴾ (الحديد:٢٢)

ترجمہ: (نہ کوئی مصیبت دنیا بیس آتی ہے نہ (خاص) تنہاری جانوں بیس، گراس سے پہلے کہ ہم اس کو پیدا کریں وہ ایک خاص کتاب میں کھی ہوئی ہے )

جہاں تک حدیث کا تعلق ہے تو امام بخاری اورامام مسلم (رخھما اللہ) دونوں نے اپنی اپنی کتاب میں نقتر پرکامنتقل باب قائم کیا ہے۔

چنانچین مسلم (۲۷۹۳) پس الوهرية ها عدم دي ب،رسول الله الله ناز در مايا:

[المؤمن القوى خير واحب الى الله من المؤمن الضعيف وفي كل خير الحرص على ماينفعك واستعن بالله والتعجز وان اصابك شئ فلا تقل: لو أنى فعلت كذا كان كذا وكذا ،ولكن قل: قدر الله وماشاء فعل ،فان لو تفتح عمل الشيطان ]



ترجمہ: [طاقت ورمؤمن، اللہ تعالی کو کمز ورمؤمن سے زیادہ بھلا اور مجوب ہے، ویسے دونوں میں بھلائی اور بہتری ہے۔ تم اپنے لئے ہر نفع بخش چیز کی حرص اور تمنا رکھواوراس کے حصول کیلئے اللہ تعالیٰ سے مدوطلب کرو، اور عاجز نہ بنو۔ اورا گرکوئی تکلیف پنچے تو یوں مت کہو کہ اگر میں اس طرح کر لیتا تو اس طرح ہوجا تا۔ بلکہ یوں کہو: اللہ تعالیٰ کا بہی منظور ومقد ورتھا، اور جو پچھاس نے عیاباوہ ہی گیا۔ '' لو ''یعنی اگر اگر کہنا [شیطانی عمل کا دروازہ کھول ویتا ہے۔]

عجز اورکیس آپس میں دومتضا دلفظ ہیں، کیس سے مراعظندی، ہوشیاری اورمحنت وغیرہ، اور عجز سے مرادعا جزی سستی اور کا ہلی ہے۔ بیسب نقد بر کے ساتھ مربوط و مسلک ہے۔

امام نو وی رحماللداس عدیث کی شرح کرتے ہوئے فرماتے ہیں:عاجز کا عجز وضعف اور کیس ایسی دانا کی د

رسول التعلقية كى ايك اور حديث ،

[مسا منكم من أحد وقد كتسب مقعده من الجنة ومقعده من النار فقالوا: يارسول الله مَنْ اللهِ مَالِكَ اللهُ اللهُ

ترجمد: [تم ميس سے مرحض كا جنت يا جنم كا فعكا دركھا جا چكا ب- صحاب في عرض كيا: يارسول

الم المراد المرا

ے وہ نیک اعمال مصولِ سعادت کا سبب ہیں اور سعادت کا مصول ہی لفقد پریس للها جاچکا ہے۔

اس طرح بعض بندوں کا بُرے اعمال کا ارتکاب کرنا بھی تقدیر میں لکھا جاچکا ہے، اور وہ بُرے

اعمال، حصولِ شقاوت (بدیختی) کا سبب ہیں، نیز شقاوت کا حصول بھی تقدیر میں لکھا جاچکا ہے۔

امکال، حصولِ شقاوت (بدیختی) کا سبب ہیں، نیز شقاوت کا حصول بھی تقدیر میں لکھا جاچکا ہے۔

اللہ تعالیٰ نے اسباب اور اینے مسلبات ، تمام چیزیں مقدر فرمادی ہیں۔ لہذا کوئی چیز اللہ تعالیٰ
کے فیصلہ، نقدیر بی خاتی اور ایجادے با ہر نہیں ہے۔



اللہ تعالیٰ کے حدود وفرائض کی حفاظت کرو،اللہ تعالیٰ تمہاری حفاظت فربائے گائم اللہ تعالیٰ کی حدود وفرائض کی حفاظت کرو، ہیشہ اے اپنے سامنے پاؤگے۔ جب بھی مانگوصرف اللہ تعالیٰ سے مانگو، اور جب بھی مدوطلب کروصرف اللہ تعالیٰ سے کرو، اوراحچی طرح جان لوا اگر پوری امت حمہیں کوئی نفع بہنچا تا چاہے تو اللہ تعالیٰ کے لکھے ہوئے نفع کے علاوہ کوئی نفع نہیں پہنچ سکتی۔ اورا گر پوری امت تمہیں نقصان بہچانے کے در پے ہوجائے تو اللہ تعالیٰ کے لکھے ہوئے نقصان کے علاوہ کوئی نفع نہیں پہنچاسکتی۔ ( تقدیر کھنے والی ) قامیں اٹھائی کی ہیں اور صحیفے (جن پر تقدیر کھنے والی ) قامیں اٹھائی کی ہیں اور صحیفے (جن پر تقدیر کھنے والی ) قامیں اٹھائی کی ہیں اور صحیفے (جن پر تقدیر کھنے گ

اس حدیث کی حافظ این رجب نے اپنی کتاب ''جسامع العلوم السحکم فی شوح خسمسین حدیشا من جوامع الکلم ''(ا/۴۵۹) پس بری نقیس شرح قرمائی ہے۔ الا دبعون النوویة کی بیرحدیث نمبر ۱۹ ہے۔

#### مراتب قدر علم، كتابت،اراده اورخلق ايجاد

(۳) واضح ہو کہ نقد ہر پرایمان لانے کے چار مراتب ہیں،ان چاروں مراتب کا عقادر کھنا ضروری ہے۔

جی پہلامرتبہ بیہ کہ اس کا نتات میں جو کھے ہونے والا ہے، سب کا اللہ تعالی کوازلی علم حاصل بہ ہو بلکہ بعد میں علم حاصل بہ ہو بلکہ بعد میں علم ماصل بہ ہو بلکہ بعد میں علم ہوا ہو۔ فقرہ نمبر ( 2 ) میں اللہ تعالی کے علم کی بحث کے حمن میں اس مرتبہ کے تعلق سے بچھ وضاحتین تحریر کی جا چکی ہیں۔

جىد دوسرامرتبدىيى كداس كائنات يس جو كهيمون والاسم وهسب الله تعالى في آسان وزين كى تخليق سه يجاس برارسال قبل لورج محفوظ بين لكه دياسم وسل وليل رسول الله الله الله الله والدرض مي قبل ان يخلق الله السموات والارض



بخمسين الف سنة قال : وعوشه على الماء] (رواوسلم(٢٦٥٣، اين عر) ترجمہ:[اللہ تعالیٰ نے آسانوں اور زمین کی تخلیق سے پچاس ہزارسال قبل تمام خلائق کی نقد ریے

لكهدي فرمايا:اس وقت اس كاعرش ياني يرتها-]

🖈 تیسرا مرتبه بیه به که الله تعالی کے ارادہ ومشیعت پرایمان لایا جائے۔ یعنی اس کا مُنات یں جو پکھ مور ہا ہے اللہ تعالیٰ کی مشیمت سے مور ہاہے، اور چونکدسب پکھ اللہ تعالیٰ کی ملک ہے لبذا الله تعالى كى ملك من ويى كچھ موسكما ہے جوالله تعالى اراده فرمالے \_پس جو كچھ الله تعالى عا ہے گا وہ ی کھے ہوگا ، اور جو کچی نیس جا ہے گا وہ ہر گزند ہوگا۔ اللہ تعالیٰ نے فر مایا:

﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذًا آرَادَ شَيْنًا آنُ يَقُولَ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ ﴾ (اس:۸۲)

ترجمہ:''وہ جب بھی کی چیز کا ارداہ کرتا ہے استا فرمادینا (کافی) ہے کہ ہوجا،وہ ای وقت ہوجا تاہے'

يْيِرْقُرِ مَالِيا: ﴿ وَمَا تُشَاءُ وُنَ إِلَّا أَنَّ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِيْنَ ﴾ (الْمُورِ:٢٩) ترجمه: ''اورتم بغير پروردگارعالم كے جائے بچینیں جاہ سكتے''

الله چوتھا مرتبدیہ ہے کہ اس کا نتات میں جو پچھے یا ہونے والا ہے سب اللہ تعالیٰ کی خلق وایجادے، جو الله تعالی کی مشیعت سے اس علم سابق (ازلی علم) کے مطابق عمل میں آتی ہے جماللّٰہ تعالیٰ نے آسا نوں اور زمین کی تخلیق سے پہاس ہزارسال قبل لوہ محفوظ میں کھید یا تھا، لہذا بربرذات،اور ہر برفعل صرف اللہ تحالی کی غلق وایجاد ہے۔

الله تعالى فرمايا: ﴿ اللهُ تَعَالِقُ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ (الزمر:١٢)

رجمه: "الله عي مرجز كاخالق ب"

يْرْفْرِمَايا: ﴿ وَاللَّهُ تُحَلَّقَكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (الصاقات:٩٦) ترجمه: " حالا تكة تهين اورتهار اعمال كوالله تعالى بى في پيدا كيا ب

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ



### ايمان بالقدر كاتعلق ايمان بالغيب سے ہے...

(س) الله تعالى في تقدير مين جوفيط فرماد يجاورانبين اوج محفوظ مين تحرير فرماديا وهسب كا سب علم غيب ب، جهالله تعالى كي سواكوني نبين جانتا البسة مخلوق كونقدير كي فيصلول كاعلم درج فريل دوصور تول مين سي كن ايك صورت كي ساته موسكتا ب:

(۱) کسی چیز یا کام کے رونما ہونے ہے۔ چنا نچہ جب بھی کوئی چیز رونما ہوگی معلوم ہوجائے گا کہ یمی امرِ مقدور ہے، کیونکہ اگر بیام ِ مقدور نہ ہوتی تو ہرگز رونما نہ ہوتی، کیونکہ جواللہ جا ہتا ہے وہی کچھ ہوتا ہے، اور جس چیز کا ہونا اللہ تعالی نہ جا ہے وہ ہرگز نہیں ہوسکتی۔

(۲) دوسری صورت بیہ کے رسول التعاقیق متعقبل میں روتما ہونے والے کسی واقعہ یاا مرکی خبروے دیں ۔ جیسا کہ آپ اللہ کے خبروے وال بخروج یا جوج وما جوج اور زول عیسیٰ بن مریم خبروے دیں ۔ جیسا کہ آپ اللہ کے خبردی ۔ اس کے علاوہ اور بھی آپ اللہ کے بہت سے امور کی خبر دی ۔ اس کے علاوہ اور بھی آپ اللہ کے بہت سے امور کی خبر دی جو آخری دور میں ظاہر ہو گئے ۔ ان تمام امور وواقعات کی خبر چونکہ الصاوق المصدوق محمد رسول اللہ علیہ نے دی ، لہذا ان کا حاصل ہونالازی ہے ۔ اور چونکہ ان تمام امور کارونم ابونا ایک طے شدہ حقیقت ہے لہذا ایس کی حالات اللہ علی کے علم مابق اور قضاء وقد ر کے عین مطابق ہے ۔ (لہذا مارا یہ ایمان ہے کہ قرب قیامت رونم ابونے والے بی تمام واقعات برحق بیں کیونکہ ریسب رسول الشعافی کی احادیث سے عابت بیں ۔ نیز بید کہ ان تمام امور دواقعات کا اللہ تعالی نے روز اول سے فیملہ فرما کر تقدیم میں کھو دیا تھا)

ہم مزیدایک مثال ہے اس مسئلہ کو واضح کرتے ہیں۔رسول الله الله الله فیالیہ نے ایک ایسے واقعہ کی خردی جس کا ظہور آپ الله ہے کہ کا حدیث ہے فرماتے ہیں: رسول الله الله علیہ منبر پرتشریف فرماتے اور حسن بن علی رضی الله عنصما آپ سے پہلو میں بیٹے ہوئے اور کھی حسن کو، پھر فرمایا:



[ابنی هذا سید و لعل الله یصلح به بین فنتین من المسلمین ] (بخاری: ۳۵۲۳)

یعنی میرایی بینا سردار به الله تعالی اس که در یع سلمانوں کی دو جماعتوں کے بچ صلح کرائےگا۔

رسول الله الله کی بینجر اسم بھی میں حرف بحرف پوری ہوئی، چنانچہ اس سال مسلمانوں کی جمعیت متحداد و بحتی ہوگئی ، چی کہ اس سال کو 'عسام المسجم عندا در بحتی ہوگئی ، چی کہ اس سال کو 'عسام المسجم ساعة '' کے نام سے موسوم کر دیا گیا۔

صحابہ کرام رضوان الله بھی اجمعین نے آپ علی کے اس فرمان سے بینکہ اخذ کرلیا کہ حسن میں بھی سے بین میں فوت نہیں ہوئے بلکہ اتنی دیر تک ضرور زندہ رہنے کے صلح کے تعلق سے آپ بلکھ نے جو بین میں فوت نہیں ہوئے بلکہ اتنی دیر تک ضرور زندہ رہنے کے درفعا ہوا لہذا یہی امر مقد در تھا۔ جس کا بیش گوئی فرمائی وہ پوری ہوجائے ، اور کیونکہ ریسب بچورونما ہوا لہذا یہی امر مقد در تھا۔ جس کا صحابہ کرام کوئی از دقوع (بوجیفر مان رسول الله بھی کے علم ہوگیا۔

اس عالم استی میں جو بھی خیروشر ہے سب اللہ تعالیٰ کی قضاء وقدر ہے ہے

(۵) تولد: "والایمان بالقدر خیره و شره حلوه و مره، و کل ذلک قد قدر الله ربسنا" "ویعنی انچی اور بری میشی اور کروی مرتقزیر پرایمان لانا (فرض) ہے، اور بیکهان تمام چزول کو جارے پروردگار اللہ تعالیٰ نے مقدر فرمایا ہے"

تقدیر کے حوالے سے بیر مسئلہ حدیث جریل میں فدکورہے [وان تسؤ مسن بسالیقدر خیرہ وشوہ] لینی: [تم تقدیر پرایمان لا و خواہ وہ خیرہ ویاشر۔]

مرچز كاخالق اورمقدِ ر، الله رب العزت بى ب، الله تعالى كافر مان ب:

﴿ اَللهُ تَحَالِقُ كُلَّ شَيْءٍ ﴾ (الزمر: ۱۲) ترجمه: "الله اى برچیز كا غالق ہے"

تواس عالَم سی جو بھی خیروشرہ، سب الله تعالی کے قضاء وقد ر، اور مضیت وارادہ سے ہے

(یہاں ایک اشکال وارد کیا جاسکتا ہے کہ) جناب علی دیا ہے مردی ایک حدیث میں رسول

المنطق کی ایک طویل دعا فہ کورہے، جس میں سالفاظ بھی ہیں: [والسحیر کلہ فی یدیک

والمنسو لیسس الیک] (سیح مسلم: 22) یعنی: [اے اللہ! تمام کی تمام خیر تیرے ہی ہاتھ میں

# الماسي ال

ہے، جبکہ شر تیری طرف نہیں ہے ] (او حدیث بظاہر حدیث جریل کے مضمون کے متعارض ہے، جس میں خیروشر کا اللہ تعالی کی نقاریرے ہونے کا ذکرہے)

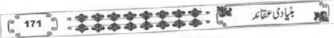
(ہم عرض کرتے ہیں کہ) حدیث علی عظید شیں رسول الشفظی کا فرمان: [شرتیری طرف نہیں ہے] اس بات پر ولالت کرتا ہے کہ شراللہ تعالی کی قضاء وقد رہے واقع نہیں ہوتا ،اس فرمان کا مطلب ہیہ ہے کہ اللہ لقالی نے شرکوشن برائے شرپیدائییں فرمایا کہ وہ کی تحکمت سے خالی ہو، یا اس میں کی وجہ ہے کی تشم کا کوئی فائدہ مرتب نہ ہوتا ہو۔

دوسراجواب بیجی ہوسکتا ہے کہ شرکونلی الوجدالاستقلال اللہ تعالی کی طرف منسوب نہ کیا جائے، بلدا ہے اللہ تعالی کی تمام مخلوقات ومقدرات کے عموم کے ضمن میں شامل تصور کیا جائے، جیسا کہ اللہ تعالی کا فریان: ﴿ اَللہُ مُحَالِقٌ کُلَّ شَنَی ﷺ ﴾ لیٹنی اللہ بی ہرچیز کا خالق ہے (تواس کے عموم میں خیر بھی شامل ہے اور شربھی)

ای طرح الله تعالی کافرمان :: ﴿ إِنَّا كُلَّ شَيْءِ خَلَقْنَاهُ بِقَدَدٍ ﴾ (القمر: ٢٩) ترجمہ: ' بہم نے برقی ایک محین مقدارے پیدافر مائی '' (یہال بھی (برقی) کے عوم میں فیر وشردونوں کوداخل تصور کیا جائے گا)

مقصدیہ ہے کہ اللہ تعالی کے ساتھ حسن ادب کے تقاضوں کو کھوظ رکھتے ہوئے صرف شرکو اللہ تعالی کی طرف منسوب نہ کیا جائے۔ اللہ تعالی نے قر آن جیم میں جنوں کی گفتگو ذکر فرمائی، وہ محفتگو اللہ تعالی کے ساتھ حسن ادب کی بہترین مثال ہے، چنا نچہ انہوں نے خیر کی نسبت بھیغہ معروف اللہ تعالیٰ کی طرف کی لیکن شرکا ذکر بھیغہ جمہول کیا۔ طاحظہ ہو:

﴿ وَأَنَّا لَانَدُرِى أَشَرٌ أُرِيَدَ بِمَنْ فِي الْاَرْضِ أَمْ أَرَادَ بِهِمْ رَبُّهُمْ رَشَدَا ﴾ (الجن: ١٠) ترجمه: "بهم مين جائة كرين والول كساته كى برائى كالراوه كيا كيا بيان كربكا ارادهان كساته بحالي كاب "



## لفظِ ارادہ معنی کونی وقدری کے ساتھ ساتھ معنی دینی وشری دونوں کیلئے مستعمل ہے

(۲) نقدیر کے چارمراتب، جن کا گزشته صفحات میں ذکر ہوا، میں ایک مرتبہ بدتھا کہ ہر چیز اللہ تعالیٰ کی مشیعت وارادہ سے ہے۔ مشیعت وارادہ میں فرق بیہ بے کہ لفظِ مشیعت قرآن وحدیث میں صرف معنی کوئی وقدری کیلئے واردہواہے، جبکہ لفظِ ارادہ معنی کوئی وقدری کے ساتھ ساتھ معنی دیٰی وشرعی دونوں کیلئے مستعمل ہے۔

چتا نچاراده کے معنی کونی وقدری کیلئے استعمال ہونے کی مثال اللہ تعالی کا بیٹر مان ہے: ﴿ وَ لَا يَنْفَعُكُمُ نُصُحِى إِنْ أَرْدُتُ أَنْ أَنْصَحَ لَكُمُ إِنْ كَانَ اللهُ يُرِيدُ أَنْ يُعُوِيكُمْ ﴾ ترجمہ: وحتیس میری خیرخواہی کچھ بھی نفح نہیں دے علق، گویش کتف ہی تمہاری خیرخواہی کیوں نہا ہوں ،اگراللہ کا ارادہ تہمیں گراہ کرنے کا ہو'' (حود ۲۳۳)

يُرُ اللهُ تَعَالَىٰ كَامِيثُرِ مَانِ: ﴿ فَمَنُ يُّرِدِ اللهُ أَنْ يُهُدِيَّهُ يَشُرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ وَمَنُ يُّرِدُ أَنْ يُضِلَّهُ يَجُعَلُ صَدُرَهُ ضَيَّقًا حَرَجًا ﴾ (الانعام: ١٢٥)

ترجمہ: ''سوجی فخص کواللہ تعالی راستہ پرڈ النے کا ارادہ فرمالے اس کے سینہ کواسلام کیلئے کشادہ کردیتا ہے اور جس کو بے راہ رکھنے کا ارادہ فرمالے اس کے سینہ کو بہت تک کردیتا ہے''

(ان آیات میں اغواء وقصلیل کاارادہ ،اراد ہ کوئی وقد ری ہے)

لفظِ اراده کے دینی وشرعی معنی میں وار دہونے کی مثال اللہ تعالیٰ کا بیفر مان ہے:

﴿ يُوِيْدُاللهُ بِكُمُ الْيُسُرَ وَلَا يُوِيدُ بِكُمُ الْعُسُرَ ﴾ (البقرة:١٨٥)

رَجمه: "الله تعالى كااراده تهار بساته آساني كاب بخق كانبين"

﴿ مَايُسِينُدُ اللهُ لِيَسْجُعَلَ عَلَيْكُمْ مِّنْ حَوَجٍ وَالكِنُ يَرِيْدُ لِيُطَهِّرَكُمُ وَلِيُتِمَّ بِعَمَتَهُ

مَلَيْكُمُ لَعَلَّكُمُ تَشْكُرُونَ ﴾ (المائدة:٢)

# المناسعة الم

ترجمہ: "اللہ تعالیٰ تم پر کسی تم کی تنگی ڈالنائہیں جا ہتا بلکہ اس کا ارادہ تہمیں پاک کرنے کا ہے اور تہمیں اپنی بھر پور فعت دینے کا ہے، تا کہ تم شکرا داکرتے رہو''

ارادهٔ کونی وقد ری اورارادهٔ دینی وشرعی کے درمیان فرق بیہ کداراده کونیدعام ہے اور برشم کے امرکیلیے وار دہوتا ہے، خواہ وہ امراللہ تعالی کی رضاء اور محبت کوموجب ہویا اللہ تعالیٰ کی ناراضگی اور ناپیندیدگی کوموجب ہو، جبکہ ارادهٔ شرعیہ صرف اللہ تعالیٰ مے محبوب اور پسندیدہ امور کیلے مختص

-4

دوسرافرق میہ ہے کدارادہ کونیکا واقع اور رونما ہونا ضروری ہے، جبکدارادہ شرعیداس فخض کے حق میں حاصل ہوگا جے اللہ تعالیٰ کی تو فیق میسر ہو، اوراس فخض کو حاصل نہیں ہوگا جواللہ تعالیٰ کی تو فیق مے محروم ہو۔

کے افاظ ایسے ہیں جوکونی اورشری دونول معنی ویتے ہیں، مثلاً: القضاء، التحریم، الاذن، الامر، الكلمات وغیره-

حافظ ابن القیم رحمه اللہ نے اپنی مایہ ناز تاکیف' شف اء المعلیل ''کے (۲۹)ویں باب میں ان الفاظ کیلیے قرآن وحدیث سے بہت مثالیں ذکر فرمائی جیں۔

(2) الله تعالى في جن امور ك فيط فرما لئة اورانبيس لوح محفوظ مي لكه دياوه بالتغيروتبدل رونما موكرر بين مح-

جيها كهالله تعالى كافرمان ي:

﴿ مَاأَصَابَ مِنُ مُصِيبَةٍ فِي الْاَرْضِ وَلَافِي أَنْفُسِكُمُ اللَّهِي كَتَبِ مِّنُ قَبْلِ أَنْ تُبْرَأَهَاإِنَّ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيُر ﴾ (الحديد:٢٢)

ترجمہ:'' نہ کوئی مصیبت دنیا میں آتی ہے نہ (خاص) تنہاری جانوں میں ،گراس ہے پہلے کہ ہم اس کو پیدا کریں وہ ایک خاص کتاب میں کھی ہوئی ہے''



﴿ يَمُحُوا اللهُ مَايَشَاءُ وَيُشِتُ وَعِنْدَهُ أَمُّ الْكِتَابِ ﴾ (الرعد:٣٩) ترجمه: "الله جوچا بمناد اورجوچا ب البت ركح، اور محفوظ اى كياس ب" آيتوكريمه ﴿ يَمُحُوا اللهُ مَايَشَاءُ وَيُثَبِثُ ... ﴾ كامعنى

ایس است مراب میں اور معلوں الله هایت ویشبت ... کا کی الله علیت اور الله تعالی جس نے ہر الله تعالی جس نے ہر نی است کی برشری احکام نازل فرمائے ،اسے پوراافقیار ہے کہ ) جس تحکم کو چاہے منسوخ فرمادے ،اور جس جے چاہے برقرارر کے ،اور بیسلیلہ یونمی چانار ہااور ہالاً خرجم رسول الشفائی کی ذات پرافقام پذیرہ واجس نے سابقہ تمام شرائع کو منسوخ کر دیا۔ پچھ مفسرین نے اس سے مرادوہ اقدار لی ہیں پولی محفوظ بین نیس ہیں جیسا کہ بعض امور ملائکہ کوتفویض کے گئے ہیں۔ تفصیل کیلئے حافظ ابن القیم کی کتاب 'شفیاء العلیل ''باب۲۳٬۳۰ ،۵ اور ۲ ملاحظہ ہو۔ حافظ ابن القیم نے ان ابواب میں اور ۲ مخفوظ کی تقدیر کے بعد عاص تقدیر کاذکر کیا ہے۔

یهان ایک حدیث کی وضاحت بھی ضروری ہے جمع امام ترفذی رحمہ اللہ نے بسند حسن روایت کیا ہے (۲۱۳۹)، شخصی البانی کی 'السسلسلة الصحیحة ''(۱۵۳) بیس بھی سے حدیث موجود سے رسول الله الله فاقعہ نے فریا یا:

[لايسرد القضاء إلا الدعاء ،ولايزيد في العمر الا البر] يعنى: قضاء كوصرف دعا ثال كالم ، جبر صرف يكل عرض اضافه وتا الما

صدیث شریف[لایو د القضاء إلا الدعاء] كامعنی ال حدیث كابیم عنی برگزنیس كددعالوج محفوظ كے فيط كوبدل دالتى ب، بلكم عنى بيب كد

# الم المادي الماد

اللہ تعالی دعا کی برکت سے اس شرسے جو تقدیر میں چلنا آرہا تھا سلامتی عطافر مادی، چنانچہ اللہ تعالی نے شرسے سلامتی مقدر فر مادی اور سلامتی کے اسباب بھی مقدر فر مادی نے مطلب بیہ ب کہ اللہ تعالی نے بندے سے وہ شرجواس کی تقدیر مسلسل چلا آرہا تھا ٹال دیا، ایک ایے سبب کے عوض جو بندے سے ظاہر ہوگا اور وہ دعا ہے، چنانچہ بندے کا دعا کرنا اور اسے سلامتی کا حاصل ہوجانا بھی تقدیر میں لکھا ہوا ہے۔ ای طرح اللہ تعالی نے بندے کی عمر کا لہا ہونا تقدیم میں لکھا ہوا ہے۔ ای طرح اللہ تعالی نے بندے کی عمر کا لہا ہونا تقدیم میں لکھا ہوا ہے۔ جو کہ نیکی اور صلد حی عبارت ہے۔ ہواراس کہی عمر کا راز بھی تقدیر میں لکھا ہوا ہے، جو کہ نیکی اور صلد حی سے عبارت ہے۔ خلاصہ بیکہ تمام اسباب اور ان کے نتائج و مسببات اللہ تعالی کی قضاء وقد رہے ہیں۔ ہیں معنی رسول اللہ تعالیہ کی اس حدیث کا کیا جائے گا [من سرہ ان یبسط لہ فی در قعہ او یہ بندے اللہ فی اثرہ فلیصل رحمہ آ (صحیح بخاری ۲۰۱۲، می مسلم کھا

لعنی جس شخص کی میرخواہش ہو کہ اس کے رزق میں کشادگی ،اور عمر میں طوالت و برکت عطافر مادی جائے وہ اپنے رشتے داروں سے جوڑ کرر کھے۔

بہر حال ہرانسان کی اجل (موت کا وقت) لوحِ محفوظ میں ایک امرِ مقدر ہے، جونہ آھے ہوسکتا ہےنہ چیچے۔جیسا کہ اللہ عزوجل کا فرمان ہے:

﴿ وَلَنُ يُؤْجِوَ اللهُ نَفُسًا إِذَا جَاءً أَجَلُهَا ﴾ (المنافقون:١١) ترجمه: "اورجب كى كامقرره وقت آجاتا ہے پھراسے الله تعالى برگزمهلت نہيں ديتا"

﴿ لِكُلَّ أُمَّةٍ أَجَلَّ إِذَا جَاءَ أَجَلَهُمْ فَلا يَسْتَأْجِرُونَ سَاعَةً وَّلاَ يَسْتَفُلِمُونَ ﴾ ترجمه: "مرامت كيلئ ايك معين وقت ہے جبان كا و معين وقت آ پنچنا ہے توايك محرى الله علي الله على الل

محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کٹ جاتی ہے،اوراگر وہ قتل نہ کیا جاتا تو دوسری اجل یعنی لمبی عمر جیتا'' باطل ہے، ہرانسان کیلئے ایک ہی اجل مقدر ہے،البتہ موت کے اسباب مختلف ہیں اور وہ بھی سب کے سب مقدر ہیں، چنانچہ کچھلوگوں کا مرض کے نتیجہ میں ، کچھ کا ڈوب کر،اور کچھ کاقتل ہوکر مرنا مقدر ہوتا ہے (بہر حال سبكا اجل ايك بى بالبنة اسباب اجل مختلف بين)

(٨) كى محض كىلتے بيرجائز نبيں ہے كہوہ اللہ تعالى كے كسى حكم كے چھوڑنے يا اللہ تعالى كے كسى حرام امر کے ارتکاب کرنے کے سلسلے میں نقد پر کو بطور دلیل و جحت پیش کرے (مثلاً یوں کہے کہ میں نماز نہیں پڑھتا تقدیر میں یو نمی لکھا ہوا ہے، یا میں شراب پیتا ہوں تو تقدیر میں یونمی لکھا ہوا ہے ) اگر کوئی مخص کی ایسی معصیت کاار تکاب کرے جس پرشری حد نافذ ہوتی ہے،اور وہ اپنی اس معصیت کا بہانہ یا عذر نقد بر کو قرار دے اور کیے کہ نقد بر میں ایسانی لکھا ہوا تھا، تو اس مخض پرشر می

حدنا فذكرك اسيآگاه كرديا جائيگا كه بيرحدا ورسز البھي تقذير ميں كھي ہوئي تھي۔

اب پہال ایک حدیث کی وضاحت ضروری ہے جس میں آ دم وموی علیھما السلام کا ایک جھگڑ ا نذكور ب، چنانچ سيح بخاري (٣٨٠٩) اور سيح مسلم (٢٦٥٢) من ابوهريرة راي الله عند روايت ب،

رسول المعلقية فرمايا:

[احتج آدم وموسى ،فقال له موسى: أنت آدم الذي أخرجتك خطينتك من الجنة ،فقال له آدم :أنت موسى الذي اصطفاك الله برسالاته ، وبكلامه،ثم تلومني على أمر قدر على قبل أن أخلق؟فقال رسول الله عَلَيْكُ فحج آدم موسى، مرتين]

ترجمہ: [آدم اورموی علیهما السلام کے مامین ایک جھڑا ہوا،موی الطبیع نے کہا: آپ آ وم ہیں جنہیں آپ کے گناہ نے جنت سے نکلوادیا ، آوم الطبیع نے فرمایا : تم مویٰ ہو، جنہیں اللہ تعالیٰ نے ا پنی رسالت اور کلام سے مشرف فرمایا، تم مجھے ایسے مئلہ میں ملامت کرتے ہو جو میری پیدائش

# ١٦٦ م ١٦٦ م ١٦٦ م ١٦٦ م

## حديث احتجاج آ دم على موى كامفهوم

واضح ہو کہ اس حدیث میں آدم الظیلائے فعلِ معصیت پر نقدر کو بطور جحت پیش نہیں کیا، بلکہ معصیت کے متبع میں نازل ہونے والی مصیبت پر نقد رکو بطور جحت پیش کیا۔

حافظ ابن القیم رحمہ اللہ نے ' شفاء العلیل '' کا تیمراباب اس صدیث پر بحث کرنے کیلئے قائم فرمایا، اس باب بیس پہلے تو انہوں نے اس حدیث کی تشریح کے حوالے سے لوگوں کے فلط اقوال کا تذکرہ کیا ، پھر قر آن حکیم کی وہ آیات فقل فرما کیں جن بیس مشرکین کا اپ شرک کے ارتکاب کرنے پر نققہ پر بیس لکھے ہوئے کو بطور بہانہ یا ججت پیش کرنے کا ذکر ہے، مگر اللہ تعالیٰ نے اس ججت کو پیش کرنے کا ذکر ہے، مگر اللہ تعالیٰ نے اس ججت کو پیش کرنے پر انہیں جھوٹا قر اردیا؛ کیونکہ وہ اپنے شرک اور کفر پر قائم ومصر دہتے ہوئے افقہ بریش کر دہ بیس سے بیات تو درست ہے کہ ان کا جتلائے شرک ہوتا تقدیم میں کھے ہوئے کا عذر پیش کر دہ بیس سے بیات تو درست ہے کہ ان کا جتلائے شرک ہوتا قول جن ہے، مراد باطل ہے، لہذا ان کا قول جن ہے، مراد باطل ہے، لہذا ان کا قول جن ہے، مراد باطل ہے، لہذا ان کا قول جن ہے، مراد باطل ہے۔

اس کے بعد حافظ ابن القیم رحمہ اللہ نے حدیث نہ کورہ (آدم وموی کا مناظرہ) کا معنی بیان کرتے ہوئے دوتو جیہیں نقل فرمائیں، پہلی توجیہ ہے شخ بھنے الاسلام ابن تیمیدرحمہ کے حوالے ہے، اور دوسری توجیہ اپنے فہم اور استمباط ہے بیش فرمائی۔

چانچد(ص۳۱۲۳۵) میں فرماتے ہیں:

" جب آپ نے سہ بات پہچان لی، تو پھر واضح ہو کہ موی الظیمان کو اللہ تعالی اوراس کے آساء وصفات کی جومعرفت حاصل ہے اس کے پیشِ نظران کا مقام اس بات سے بہت بلند ہے کہ وہ سمی کوکسی ایسے گناہ پر ملامت کریں جس سے وہ تو بہ کرچکا ہے بلکہ تو بہ قبول کرنے سے بعد

# [ 177 ] \*\*\*\*\*\*\* \*\* KEYU!

الله تعالیٰ نے انہیں ہدایت بھی دی اور اپنا چنا ہوا بندہ بھی قرار دے دیا،اور آ دم الظیٰ کا جواپیے پروردگار کی معرفت حاصل تھی اس کے پیشِ نظران کا مقام اس سے کہیں او نیجاہے کہ وہ اپنی معصیت کیلئے تقدیر میں لکھے ہوئے کو بطور جمت پیش کریں ، بلکہ اصل معاملہ یوں ہے کہ موی الفیلا نے آوم الفیلا کو معصیت پرنہیں اس مصیبت پر ملامت فرمائی جس کا جنت سے نگلنے اورفتنوں اور آزمائشوں کے گھر میں آنے کی وجہ سے ان کی پوری اولا دکوسا منا کرنا پڑر ہاہے۔اس لئے ایک صدیث میں بدالفاظ بھی وارد موع بین کدموی الفیلا نے آدم الفیلا سے قرمایا: "أخرجتنا ونفسك من الجنة "اليني آپ في ايخ آپ كواور بم مبكوجت نگوادیا،اورایک حدیث میں 'خیبست '' کالفظ بھی مروی ہے، لیخی آپ نے ہمیں نا مرادینادیا، اس کے جواب میں آ دم الظیٰ نے ان پر اور ان کی پوری ذریت پر نازل ہونے والی اس مصیبت پر تقدیرین کلھے ہوئے کوبطور جحت پیش فر مایا ، اور فر مایا : بیر مصیبت جومیری فلطی کے بسبب میری اولاد کو حاصل ہوئی ، بیمیر پیدائش ہے بھی قبل تقدیر میں لکھی جا چکی تھی ، نقدیر میں لکھے ہوئے کو مصيبتوں ميں بطور جحت پيش كيا جاتا ہے، عيبوں اور گنا موں ميں نہيں، لہذا آ دم الكيني كے جواب كاخلاصه بيب كتم جيحاس مصيبت برملامت كيول كررب موجوجي پراور ميرى اولاد برميرى پیدائش ہے بھی ہزاروں سال قبل ککھدی گئ تھی۔

سید ہمارے شیخ کا جواب ہے، جبکہ ہمیں اس کا ایک دوسرا جواب بنمآد کھائی دے رہاہے اور وہ میہ ہے کہ گناہ پر تقذیر کے لکھے ہوئے کو بطور جحت پیش کرنا ایک مقام پر درست اور نافع ہے، اور ایک مقام پر غلط اور نقصان دہ ہے، نافع اس وقت ہے جب بندے ہے گناہ سرز دہوجائے اور وہ اس پر تو بہ کر لے اور پھر بھی اس گناہ کی طرف جھا تک کر بھی ندد کیجے، جیسا کہ آ دم انظامین نے کیا، تو اس صورت میں اپنے گناہ کونو شعر کفر رقر اردینا عین تو حید بھی ہے اور اللہ تعالیٰ کے اساء وصفات کی معرفت کی علامت بھی۔

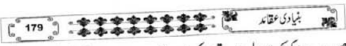
# ू 178 ू के के के के किए जार में में

در میں صورت تفقر ریکا ذکر کرنے والے اور سننے والے دونوں کو فائدہ دےگا ؛ کیونکہ تفقر میر کے ذکر سے نہ تو وہ کسی امریا نہی کو ٹال سکتا ہے نہ ہی شریعت کو باطل کر سکتا ہے ، اس سے تو تو حبید کی اساس پرمحض حق کا ذکر کرنام تقصود ہوتا ہے ، نیز یہ کہ بندہ میا قرار کرتا ہے کہ نیکی کرنے یا برائی کے جھوڑنے کی مجھ میں کوئی طاقت نہیں (بی تو محض اللہ کی تو فیق ہی ہے مکن ہے)

(بربات تعوري ي دقق ب) لهذا بم آدم الليلا كواقعد ع بحياة فتح كرتے إلى:

آدم النایع نے موی النایع نے فرمایا تھا۔ تم جھے میرے ایک ایسے گناہ کہ جو میری پیدائش سے
قبل ہی تقدیر میں لکھا جا چکا تھا کے ارتکاب پر طامت کررہ ہو؟ چنا نچہ جب انسان سے کوئی گناہ
سرز د ہوجائے ، پھر وہ تو بہ کر لے اور اس کا گناہ اس طرح رُصل جائے کہ گویا سرز د ہی نہیں ہوا تھا،
اس کے بعد کوئی شخص اے اس گناہ کے ارتکاب پر طامت کر بے قو در میں صورت اس کا تقدیر کے
کھے ہوئے کوش جحت بنا نا درست ہوگا ، اب وہ یہ ہم سکتا ہے گناہ کا یہ معاملہ میری تقدیم میری
پیرائش نے تبل ہی لکھا جا چکا تھا۔ اب وہ تقدیر کے ذکر سے نہ تو حق کوئال رہا ہے ، نہ ہی تقدیم میری
لکھے ہوئے کوا پے گناہ کے جواز کیلئے بطور دلیل چیش کررہا ہے ( کیونکہ وہ تو اپنے اس گناہ سے
پی تو بہ کر چکا ہے )لہذا اب تقدیر کے لکھے ہوئے کو بطور جحت چیش کرنے کا کوئی نقصان نہیں ہے
کی تو بہ کر چکا ہے )لہذا اب تقدیر کے لکھے ہوئے کو بطور جحت چیش کرنے کا کوئی نقصان نہیں ہے
( بلکہ فائدہ ہے کیونکہ بیا تر ارعقیدہ تو حدید کی پیشکی کی علامت ہے اور اپنے بجر وضعف کا ظہار بھی

واضح ہوکہ گناہ پر تقذیر کے لکھے ہوئے کو بطور جمت پیش کرنے کا جونقصان دہ مقام ہاں کا استحال اور متقام ہاں کا استحال اور متنقبل ہے ہے، جس کی صورت یہ ہے کہ بندہ کسی حرام کا م کا ارتکاب کرتا ہے، یا کسی فریضے کے ترک کا مرتکب ہوتا ہے (اور تو یہ بھی نہیں کرتا) اب اے کوئی طامت کرتا ہے اور وہ اپنے اس گناہ کے ارتکاب بلکہ اصرار پر نقذیر کے لکھے ہوئے کو بطور جمت پیش کرے ہوئی یوں کیے کہ نقذیر میں یونمی لکھا ہے کہ بیں یہ گناہ کرتا ہوں یا کرتارہونگا) تو یہ یقیناً نقصال دو (یعنی یوں کے کہ نقذیر میں یونمی لکھا ہے کہ بیں یہ گناہ کرتا ہوں یا کرتارہونگا) تو یہ یقیناً نقصال دو



صورت ہے؛ کیونکہ اس طرح وہ تقذیر کی جحت کے ذریعے اپنے حق کوٹرک کرنے ، یاباطل کاار تکاب کرنے کا جواز پیش کررہاہے۔

چنانچے شرکین نے اپنے عبادت لغیر اللہ اورشرک کے مسلسل اصرار پر نوشعۂ تقدیر ہی کو بطور جحت پیش کیا تھا، انہوں نے کہا تھا ﴿ لَوُ شَاءَ اللّٰهُ مُاأَشُورَ کُنَا وَ لَا آبَاءُ نَا ﴾ (الانعام: ۱۳۸۸) لیتنی ''اگر اللہ تعالی جامتا تہ شہرینہ جارہ میں اسلامی کے 2017ء میں میں

لینی ''اگر اللہ تعالیٰ چاہتا تو نہ ہم ، نہ ہمارے آباء واجداو شرک کرتے'' (ہم جو شرک کررہے بیں تو اس لئے کداللہ تعالیٰ یونمی چاہتا ہے اوراس نے ای طرح لکھا ہواہے )

أيك اورمقام پران كاميةول فدكور ب: ﴿ لَوْ مَنَّاءَ الرَّحْمَنُ مَاعَبَدُنهُمُ ﴾ يعني "اكررحلن عابمتا توجم ان بنول كي پوجانه كرتے" (الزفرف:٢٠)

لہذاوہ اپنے شرک کے جواز پر نقار پر کوبطور جمت پیش کررہے ہیں، نہ تو انہیں اپنے شرک پر کوئی مدامت یا شرمندگی ہے۔، نہاس شرک کو متقبل میں چھوڑنے کا کوئی عزم یاارا وہ ہاور نہ ہی اس شرک کے باطل یا فاسد ہونے کا اقرار واعتراف ہے۔ گناہ پر نقذ یر کو تجت مانے کی بیصورت شرک کے باطل یا فاسد ہونے کا اقرار واعتراف ہے۔ گناہ پر نقذ یر کو تجت مانے کی بیصورت ، پہلی صورت میں گناہ کا اقرار بھی ہے کہ اس کے ارتکاب پر ندامت بھی ہے اور اسے جمیشہ چھوڑ دینے کا عزم بھی ہے لہذا دریں صورت اگر کوئی ملامت کرے تو وہ کہ سکتا ہے کہ بیرسب اللہ تعالی کی تقذیر کے مطابق ہوا۔

خلاصة كلام يه ب كدار تكاب معصيت كے بعداس كى قباحت وطامت اگر ( توبد كے ذريعه ) ختم ہوجائي توفية تقدير كوبطور جحت ذكر كرنا درست ب اوراگرار تكاب معصيت كے بعداس كى قباحت وطامت قائم ب ( اور بنده نه تائب ب نه نادم اور نه اس كے ترك په عازم ) تو تقدير كى تباحت وطامت قائم ب ( اور بنده نه تائب ب نه نادم اور نه اس كناه كا جواز چش كرناباطل ب ( كيونكه بي تو اس كناه كا جواز چش كرناباطل ب ( كيونكه بي تو اس كناه كا جواز چش كرناباطل ب ( كيونكه بي تو اس كناه كا جواز چش كرنے كے متراوف ہوگا )

(٩) قوله: "تعالىٰ ان يكون في ملكه مالايريد، أو يكون لاحد عنه غني، خالقا

#### 180 9 \*\*\* بنيادي عقائد

كل شئ، ألا هورب العباد ورب اعمالهم ،والمقدر لحركاتهم و آجالهم." ، ترجمہ: "الله تعالی اس بات ہے بہت بلندہے کہ آسمی باوشاہت میں کوئی چیز اس کے ارادے کے بغیریا برخلاف ہو، یا کوئی مخلوق اس ہے مستغنی ہو، ہرشی کا صرف وہی خالق ہے، تمام بندوں اورائے تمام اعمال کا وہی رب ہے، اورائلی تمام حرکات وآ جال کی تقدیم بنانے والا بھی وہی ہے''

افعال عباد الله تعالى كى مخلوق بين اوربيه

بندول كى مشيت سے داقع ہوتے ہيں...

واضح ہوکہ بیٹمام جملے ،فرقۂ ضالہ قدر میر پررو ہیں،جن کاعقیدہ میہ کہ بندے اپنے افعال کے خود بی خالق ہیں، ای طرح بندوں کے افعال کے تعلق سے اللہ تعالی کی تقدر کو تسلیم نہیں کرتے۔ان کا کہناہے کہ بندوں کے تمام افعال اللہ تعالیٰ کی بادشاہت کے اندرہی سرز وہورہے ہیں مگر وہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے مقد زمیں ہیں۔اب بندے چونکہاہے افعال کے خود ہی خالق ہیں لہذاوہ اللہ تعالیٰ ہے مستغنی ہیں۔قدریہ کے ان معتقدات سے ظاہر ہوتا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کو برقی کاخالق تنکیم بین کرتے۔ (والعیاذ باللہ)

حق بیہ ہے کہ اللہ تعالی بندوں کا بھی خالق ہے اور ان کے تمام افعال کا بھی ، وہ تمام ذوات کا خالق ہے،اورتمام صفات کا بھی۔ چنانچے اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ قُل اللهُ خَالِقُ كُلّ شَيْءٍ وَّهُوَ الْوَاحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ (الرعد:١٦) ترجمه: "كهدويجة كصرف الله بي تمام چيزون كاخالق بوده اكيلاب اورز بردست غالب مي نيزقر مايا: ﴿ اللهُ مَحَالِقُ كُلُّ شَيْءٍ وُهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَمِكِيلٌ ﴾ (الزمر: ٢٢) ترجمه: "الله اي هرچز كاخالق ہاوروى هرچيز پرتگهبان ہے" يْمِرْقُرْمَايا: ﴿ وَاللَّهُ تَعَلَّقَكُمُ وَمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (الصافات:٩١) ترجمه: " حالا تكتمهيں اورتمهارے اعمال كواللہ تعالىٰ ہى نے پيدا كيا ہے'

قدر رید منظرین (منکرین تقدیر) کے مقابلے میں ایک اور گمراہ فرقد ہے جو جربیہ کے نام سے موسوم ہے، انہوں نے بندوں سے ہرقتم کا افتتیار سلب کر دیاہے، اور انہیں ہرقتم کی مطبعت وارادہ سے عاری قرار دیاہے، بیاوگ افتتیاری اور اضطراری تمام حرکات میں برابری کے قائل ہیں، ان کا کہناہے کہ بندوں کا ہرفعل یا حرکت، درختوں کی حرکت کی طرح ہے۔

ان کا کہنا ہے کہ بندوں کا کھانا، پیٹایا نماز، روزہ ایسے اعمال ان کے ارادے سے صادر نہیں ہوتے، بلکہ وہ ان اعمال کے اصدار پر مجبور ہیں۔ جیسے ایک رعشہ کا مریض، اپنے ارادہ یا اختیار سے اپنے ہاتھ نہیں ہلاتا، بلکہ بہ سبب مرض مجبوراً اس کے ہاتھ ملتے رہتے ہیں، لہذا (بقول ان کے اپندوں کے افعال وحرکات میں، ان کے کسب وارادہ کوکوئی وظن نہیں۔

ان سے پوچھا جائے کہ پھرانیا ءومرسلین کی بعثت کا کیا فائدہ رہا؟ کتب عادی کے زول کی کیا تھت رہی؟

شرق ادلدے انتہائی قطعیت کے ساتھ میہ بات معلوم اور ثابت ہے کھل کے تعلق سے بندے کوایک طرح کا ارادہ ومشیعت حاصل ہے چنانچدوہ اپنے ہرنیک عمل پر قابلی تعریف بھی ہے اور سختی اجروثو اب بھی جبکہ ہر کہ نے فعل پر قابلی ندمت بھی ہے، اور سختی عذاب بھی۔

اس کے تمام اختیاری افعال ، باعتبار فعل وکسب ای کی طرف منسوب ہوں گے ، جبکداس کی تمام اضطراری ترکات ، مریض رعشہ کی ترکت کی مانند قرار پائیں گے وہ اضطراری ترکت بندے کافعل نہیں قرار پائی گی ، بلکداس کی صفت (کیفیت باحالت) شار ہوگی۔

یک وجہ ہے کہ علا وتحوفاعل کی تعریف یوں کرتے ہیں ' دھو اسم صوفوع بعدل عملی من حصل منه الحدث أو قام به ''لعنی: فاعل ایک ایماسم ہے جومرفوع ہوتا ہے، اورا یک ایک فات پردلالت کرتا ہے جس سے یا تو کوئی کام صادر ہوتا ہے، یا کوئی کام اسکے ساتھ قائم ہوتا ہے۔ کام کے صادر ہونے سے ان کی مراد بندے کے وہ اختیاری افعال ہیں جو اس کی مشجدت

وارادہ سے صادر ہوتے ہیں (جیسے نماز ،روزہ، کھانا ، پینا وغیرہ) اور کام کے اس کے ساتھ قائم ہونے سے ان کی مرادایسے کام جس میں اس کی مشیعت وارادہ کوکوئی دخل نہیں ، جیسے موت، مرض اورار تعامل وغیرہ۔

چنانچہ جب یوں کہا جائے گا کہ: زیدنے کھایا، بیا، نماز پڑھی یا روز ہ رکھا، تو ان تمام مثالوں بیس زیدایک ایسافاعل ہے جس کے اختیار سے کھانا، بینا، نماز پڑھنایاروز ہ رکھنا ایسے اعمال صادر مورہے ہیں۔ اور جب یوں کہا جائے کہ: زید بیمار ہوا، یاز بیدفوت ہوا، یاز بدک ہاتھوں بیس رعشہ پیدا ہوا، تو ان تمام مثالوں بیس جوافعال (بیمار ہونا، مرنا وغیرہ) فدکور ہیں وہ زید کافعل قرار نہیں یا کیس گے۔ بلکہ ایسے اوصاف یا احوال قرار یا کیس کے جوزید کے ساتھ (بامر اللہ) لاحق وقائم ہوئے (جن میں زید کے ارادہ ومشھے۔ کوکوئی دخل نہیں ہے۔)

واضح ہوکہ افعا اللہ عباد کے تعلق ہے اہل النة والجماعة کا عقیدہ ، جربیہ اور قدر بید کے گمراہ عقیدہ کی بین بین انتہائی اعتدال پر قائم ہے۔ چنا نچہ قدر بیتو تقدیر کے سراسر منکر ہیں ، جبکہ جربیہ نے تقدیر کے اثبات میں اس قدر غلو ہے کام لیا کہ بندے ہے ہرتم کے ادادہ ومشیت کو سلب کرکے دکھ دیا۔ جبکہ اہل النة والجماعة اعمال کے تعلق سے بندوں کیلئے مشیت فابت کرتے ہیں جبکہ اللہ دب العزت کیلئے مشیت عامد کے اثبات کا عقیدہ رکھتے ہیں ، وہ بندول کی مشیت کو اس طرح تشکیم کرتے ہیں کہ ان کی مشیت کے مشیت کے تالی علی کہ اللہ تعالی کا فریان ہے ، جبیا کہ اللہ تعالی کا فریان ہے :

﴿ وَهَا تَشَاءُ وُنَ إِلاَّانُ يَشَاءَ اللهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ ﴾ (اللوي:٢٩) ترجمه: "اورتم يغير روردگارعالم كي جائي يحويس جاه سكة"

لہذا اللہ تعالیٰ کی بادشاہت میں اللہ تعالیٰ کی مصیب ومرضی کے خلاف کوئی چیز واقع نہیں ہو تتی \_ بیغی جو چیز اللہ تعالیٰ نہیں جا ہتا وہ واقع ہوہی نہیں عتی ، بخلاف قدریہ کے جو کہتے ہیں:

# المراد ال

بندے اپنے تمام افعال کے خود ہی خالق ہیں اور بخلاف جربیہ کے جو کہتے ہیں کہ بندے اس قدر مسلوب ارادہ ومشیعت ہیں کہ کسی بھی گناہ کے ارتکاب پر انہیں مستحق سزا قرار نہیں دیا جاسکیا، کیونکہ اس گناہ کے ارتکاب بیں ان کے ارادہ ومشیعت کوکوئی دخل نہیں۔

ہماری اس تقریر سے ایک سوال کا جواب آ سان ہو گیا جو ہار بار پو چھاجا تا ہے اور وہ میر کہ: بندہ سرہے یامخر؟

مخرے مراد: جےاپنے افعال وا تمال پرافتیار حاصل ہو،اورمسرے مراد جو ہرقتم کےا فقیار، ارادہ اورمشیت سے عاری ہو،اورجس طرح چلایا جائے ای طرح چلنے پرمجبور ہو۔

ال سوال کا جواب بیہ ہے کہ نہ تو اے مطلقاً مرکہا جا سکتا ہے نہ مطلقاً مخر، بلکہ یوں کہا جائے گا کہ وہ اس اعتبارے مخرے کہ اے اپنے افعال کی انجام دہی ہیں مشیت وارادہ حاصل ہے، جس کی بناء پراس کے تمام اعمال اس کا کسب قرار پاتے ہیں، چنا نچیدہ ہرنیک عمل پرستی تو اب، اور ہر کہ کے تمل پرستی عذاب ہے۔ جبکہ بندہ اس اعتبارے مسرہ کہ اس سے صا در ہونے والا کوئی بھی عمل اللہ تعالی کی مشیست ، ارادہ ، خاتی اور کوئی بھی عمل اللہ تعالی کی مشیست ، ارادہ ، خاتی اور ایجاد کے دائر ہیں ہے۔

(۱۰) قوله: يضل من يشاء،فيخذله بعدله ، ويهدى من يشاء فيوفقه بفضله،
 فكل ميسر بتيسيره الى ماسبق من علمه وقدره،من شقى او سعيد .

ترجمہ'' جسے چاہتا ہے، بتقاضۂ عدل عمراہ کرکے ذلتوں اور پستیوں میں بھینک دیتا ہے، اور جسے چاہتا ہے، بہتقاضۂ ففنل ہدایت وتو فیق سے سرشار فرمادیتا ہے، لہذا ہر بدبخت یا نیک بخت پر، اللہ تعالیٰ کے علمِ سابق اوراس کی کھی ہوئی تقدیر کے مطابق اس کی تو فیق سے (ئمر ایا ایچا) راستہ آسان کردیا عمیا۔

مدایت اور گمرا ہی اللہ تعالیٰ کی مشیمت وارادہ سے حاصل ہوتی ہے ہر ہدایت یافتہ انسان کیلئے ہدایت ،اور گراہ فض کی گمراہی ،اللہ تعالیٰ کی مشیمت وارادہ ہے

# المان المان

حاصل ہوتی ہے، اللہ تعالیٰ نے بندول کیلیے سعادت اور صلالت کا راستہ بیان فرمادیا ہے ،اور انہیں زیوعش ہے بھی آ راستہ فرمادیا جس کی مددے وہ نفع بخش اور نقصان دہ چیز میں تمیز کر سکیں ، چنا نچہ جو ہدایت کا انتخاب کر کے اس پر روال دوال ہو گیا وہ ضرور بالضرور سعادت کا ملہ کے عظیم صله كوحاصل كرالے كارمعادت كى اس راه ير چلنے بيس بندے كى مشيب واراده كو بورا بورا دخل عاصل ب،اوربندے کی بیمشیت واراد ممل طور پراللدتعالی کی مشیت وارادہ کے تالع ہے،اور ہدایت کا بیدمعاملہ اللہ تعالی کے فضل واحسان کے بدسبب ہے۔ اور جس مخص نے طریق ضلالت کا انتخاب کرے اے اپنالیاوہ یقیناً شقاوت (بدبختی ) کے گڑھے میں جاگرے گا، بندے کے گمرای کے راستہ کو نتخب کرنے ہیں اس کی مشبہت وارا دہ کو کھمل دخل حاصل ہے، اور بندے کی پیمشیہ وارا دہ ،اللہ تعالیٰ کی مشیمت وارا دہ کے تابع ہے،اور شقادت کا بیہ معاملہ عدل کے بیسب ہے۔ الله تعالى فرمايا: ﴿ أَلَمْ نَجْعَلْ لَّهُ عَيْنَيْنِ . وَلِسَانًا وَّشَفَتَيْنِ . وَهَدَيْنَهُ النَّجْدَيْنِ ﴾ ترجمہ: ' کیا ہم نے اس کی دوائلکھیں ٹبیں بنا کیں۔اور زبان اور ہونث ( ٹبیس بنا ہے )۔ہم ئے دکھاوئے اس کودونوں رائے" (البلد:١٠٢٨) يْرِقْرِمَايَا: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَاهُ السَّبِيلُ إِمَّا شَاكِرًا وَّإِمَّا كَفُورًا ﴾ (الدحر:٣) ترجمه: "بهم نے اے راہ دکھائی اب خواہ وہ شکر گز اربے خواہ ناشکرا"

ہدایت ارشا داور ہدایت تو فیق میں فرق ہدایت کی دوشمیں ہیں: ایک ہدایت ارشاد، دوسری ہدایت تو فیق ہدایت ارشاد: (جس سے مرادراہ ہدایت کی دعوت دینا ہے) سب کو حاصل ہے؛ کیونکہ دین کی دعوت عومیت کے ساتھ سب ہی کیلئے ہے،اللہ تعالیٰ کے فرمان:

﴿ وَإِنْكَ لَتَهُدِئ اِلَى صَوَاطٍ مُسْتَقِيمٌ ﴾ (الثوريُ : 4) ترجمه: "آب الله صراط متقم كي طرف بدايت دية بين" بي اى تتم يعني بدايسيد ارشاد كا وكرب \_

سران المست المرادة ورب من المرادة ورب من المرادة ورب و المرادة والمرب المرادة والمرب المرب و المرادة والمرب المرادة والمراب برجل المرادة والمراب المرادة والمرادة والمردة والمرادة والمرادة والمرادة والمرادة والمرادة والمرادة والمرادة وال

ترجمہ: ''اوراللہ تعالی سلائتی کے گھر کی طرف تم کو بلاتا ہے اور جس کو جا ہتا ہے راو راست کی طرف ہدایت دیتا ہے'' ( یونس:۲۵)

اس آیت کریمه می اللہ تعالی کا فرمان: 'وَ اللهٔ کید عُو الِلی دَارِ السَّلام ''میں دعوت ارشاد کا ذکر ہے؛ کیونکہ دعوت کے خاطب تمام لوگ ہیں۔ ارادہ عموم کی وجہ سے مفعول محد وف ہے، جس کا مطلب بیہ ہے کہ راہ تمائی تو سب کی کردی گئی ہے، مگر قبول کون کرتا ہے ؟ ... وہی ، جے اللہ تعالیٰ کی طرف ہے تو فیق بدایت میسر ہو۔ اس بات کا ذکر اس آسپ کریمہ کے دوسرے جھے میں فرماویا: ''ویک بدک دوسرے جھے میں فرماویا: ''ویک بدی من بیٹ اللی صِراط شُسْتَقِیْم '' یہال مفعول ظاہر کردیا تا کہ خصوص کا فائدہ حاصل ہوجائے، مقصد بیہ کہ ہدایت کی تو فیق ان مخصوص افراد کو ملتی ہے جن کی ہدایت کی او فیق ان مخصوص افراد کو ملتی ہے جن کی ہدایت کی او فیق ان مخصوص افراد کو ملتی ہے جن کی ہدایت

الله تعالى حابتا ہے۔ ہمارے شخ محمدالاً مین الشنفیطی رحمداللہ نے اپنی کتاب'' رفع ایصام الإضطراب عن آبات الکتاب'' کے اندرسورۃ الشمس کی تغییر میں وو دکا پیش ذکر فرمائی ہیں، جن سے تقاریر کے مسلم میں معتزلہ کے قدصب کا باطل ہونا ثابت ہوتا ہے۔

**پھلی حکایت** : فرماتے ہیں: حب امام ابواسحاق الاسفرانی نے معز کی عالم عبدالبجارے ساتھ مناظرہ کیا، تواس موقع پرمند رجہ ذی**ل گفتگ**و ہوئی۔

عبدالجبار معتزلی نے کہا: پاک ہے وہ ذات جو گناہوں سے پاک اور منزہ ہے۔اس کا مقصد بیتھا کہ شلاً: چوری اور زناو غیرہ بندے کی مصیت سے سرز دہوتے ہیں ،ان کے سرز دہونے میں

# ्री १८० विकास स्टाइट स्

الله تعالی کی مشیعت کوکوئی وظل حاصل نہیں، کیونکہ ان کے زعم میں الله تعالیٰ کی ذات اس بات سے کہیں بلند و بالا ہے کہ وہ گنا ہوں اور معصنیوں کی مشیعت فرمائے۔

الااسحاق نے فرمایا: پیکلم حق ہے مگر مراد باطل ہے۔ پھر فرمایا: پاک ہے وہ ذات جس کی بادشاہت میں صرف وہ ہی کچھ ہور ہاہے جووہ چاہتاہے۔

عبدالجبارنے كہا: اگروه گناموں اورمعصتوں كاخالق ہے تو پھران كے ارتكاب پر مجھے عذاب

کیوں دےگا؟

ابوا سحاق نے فرمایا: اگر گناہ کا صدور (اللہ تعالیٰ کی مشیت کے برطلاف) تہماری مشیت سے ہواری سے بتم ارکی مشیت تہماری ہے، تو چرتمهاری مشیت اللہ تعالیٰ کی مشیت تہماری مشیت کے سامنے بے بس ہوگئی، تو کیاتم رب ہواوروہ بندہ؟۔

عبدالجبار نے کہا: بتاؤ، اللہ تعالی مجھے دعوت توبدایت کی دے لیکن اپنی مطبعت سے میرے لئے فیصلہ مگرائی کا فرمادے، توبیاس کی میرے ساتھ بھلائی ہے بایُدائی؟

ابواسحاق نے فرمایا: جس ہدایت کواس نے تختے ہے منع فرما دیا، اگر تواس کا مالک ہے تو پھر یقیبیًا اس نے بُراکیا، اوراگر اس کا مالک اللہ تعالیٰ ہے تو پھراس کا عطافر مادینا فضل ہے اور منع فرما دیناعدل ہے۔اس پرعبدالجبارمبہوت اور لاجواب ہوگیا۔

تمام حاضر ین عش عش کرا شخیر، اور کینے گئے، واللہ!اس بات کا کوئی دوسرا جواب ممکن ہی نہیں۔ وو سوی حکا بیت : ایک اعرائی، عمروین عبید کی خدمت میں حاضر ہوا، اور کہا: میری گدھی چوری ہوگئی ہے، دعا کریں اللہ تعالی مجھے لوٹا دے۔

عرو بن عبیدنے بول دعا کی: اے اللہ! اس شخص کی گدھی چرائی گی ہے، اور اس کے چراہے جانے میں تیرمرضی اور چاہت شامل نہیں، لہذا میر کٹھی اس شخص کو واپس لوٹا دے۔

اعرابی نے کہا: اپنی پیضبیث دعابند کردے، اگر اللہ تعالیٰ کا ارادہ بھی تھا کہ گدھی چوری شہو پھر پھر بھی چوری ہوگئی، تو پھر ہوسکتا ہے کہ اس کا ارادہ تو لوٹانے کا ہو، گردہ لوٹائی نہ جاسکے۔



# ु 187 ी - इक्किक्किक व्याप्त में

١٣ . قوله: " الباعث الرسل إليهم لإقامة الحجة عليهم. "

ترجمہ: ''لوگول پر جمت قائم کرنے کیلئے ،ان کی طرف رسول مبعوث فرمانے والا۔'' اللها ه

# الله تعالیٰ کی بندوں پرسب سے بردی نعت

(۱) الله تعالی کی این بندوں پرسب سے بردی نعمت سے ہے کداس نے انہیں صراط متعقم کی ہوایت دست ، اور ہوایت تک پہنچائے ، اور ہوایت دستے ، اور اس خرج ان پرا پی جمت قائم کرنے کیلئے اکی طرف رسول بھیج دیتے اور کما بیس نازل فرمادیں۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَلَقَدُ بَعَثُنَا فِى كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُ وَا اللَّهَ وَاجْتَبِوُا الطَّاعُوتَ ﴾ ترجمه: "اورجم في مرامت من رسول بهيجا كما يك الله كاعبادت كرواور مرطاغوت كا الكار كرو-" (التحل:٣١)

يْرَفَرِ مَا إِنَّ وَصَا أَرُسَلْمَنَا مِنْ فَبُلِكَ مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا نُوْحِيُ إِلَيْهِ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَّاأَنَا فَاعْبُدُونِ ﴾ (الاتباء: ٢٥)

ترجمہ: ''اورآپ سے قبل ہم نے جس رسول کومبتوث کیااس کی طرف یہی وی کی کہ میرے علاوہ کوئی معبود نبیں ہے پس صرف اور صرف میری ہی عبادت کرو۔''

نْ زُرْمایا: ﴿ رُسُلًا مُّبَشِّرِینَ وَمُنْدِرِینَ لِنَلَّا یَکُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ حُجَّمَّ بَعَدَ الرُّسُلِ ﴾ ترجمہ: ''ہم نے انہیں رسول بنایا ہے ، خوشجریال سائے والے اور آگاہ کرنے والے تاکہ لوگوں کی کوئی جمت اور الزام رسولوں کے بیجنے کے بعد اللہ پرندرہ جائے'' (التساء: ١٦٥)

يَرْقُرْمَا يَا: ﴿ وَإِنْ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيْرٌ ﴾ (قاطر:٣٣)

رَجمه: "اوركوني امت اليي تيس كرري جس ش كوني ورسانے والاند كررا ہو"

نیز قربایا: ﴿ وَ کُمُ أَدْ سَلْنَا مِنْ نَبِي فِی الْآوَلِیْنَ ﴾ (الزفرف: ٢) ترجمه: "اور ہم نے اعظے لوگوں میں بھی کتنے ہی جیجے" تمام رسولوں پر ایمان لا تا واجب ہے خواہ ان کا تذکرہ قرآن مجید میں ہویا نہ ہو

(۲) رسولوں پرایمان لا نااصول ایمان میں شامل ہے، ای طرح ایمان بالکتب بھی ایمان کا ایک اصل ہے، اللہ تعالیٰ نے قربایا:

﴿ لَيُسَ الْبِوَّ أَنْ تُوَلُّوا وُجُوهَكُمُ قِبَلَ الْمَشُوقِ وَالْمَغُوبِ وَلَكِنَّ البِرَّ مَنْ الْمَنَّ بِاللهِ وَالْيَوُمِ الْآخِرِ وَالْمَلَا لِكَةِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيئَنَ ﴾ (الترة: ١٤٤)

ترجمہ: ''ساری اچھائی مشرق ومغرب کی طرف مند کرنے میں بی نہیں بلکہ حقیقاً اچھاوہ مخص ہے جواللہ تعالیٰ پر، قیامت کے دن پر، فرشتوں پر، کتاب اللہ پراور نبیوں پرایمان رکھنے والا ہو''

يُرِحْرِها يا: ﴿ اَمَنَ الرَّسُولُ بِسَمَا أَنْزِلَ إِلَيْسِهِ مِن رَّبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ اَمْنَ بِاللهِ وَمَلائِكَتِهِ وَكُتُهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرِقْ بَيْنَ آحَدِ مِّنَ رُّسُلِهِ ﴾ (التِحْرة: ١٨٥)

ترجمہ: '' رسول ایمان لایا اس چیز پر جواس کی طرف اللہ تعالیٰ کی جانب سے اتری اور مؤسمیٰ بھی ایمان لائے ، بیسب اللہ تعالیٰ اور اس کے فرشتوں پر اور اس کی کتابوں پر اور اسکے رسولوں ہ ایمان لائے ، اس کے رسولوں بیس سے کسی بیس ہم تفریق نہیں کرتے''

ثير قرما يا: ﴿ يَمَا أَيُّهَمَا الَّـذِينَ امَنُوا اصِنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّذِي نَوَّلَ عَلَىٰ رَسُولِهِ وَالْكِتَابِ الَّـذِي أَنْوَلَ مِنْ قَبْلُ وَمَنْ يَكُفُرُ بِاللهِ وَمَلا نِكْتِهِ وَكُثِيهِ وَدُسُله وَالْيُومُ الْآخِرِ فَقَدُ ضَلَّ صَلَالًا بَعِيدًا ﴾ (الساء:١٣٦)

ترجمہ: ''اے ایمان والو! اللہ تعالی پر، اس کے رسول (علیہ کی پر اور اس کتاب پر جواس کے اپنے رسول (علیہ ) پر اتاری ہے اور ان کتابوں پر جواس سے پہلے اس نے تازل فرمائی ایک



ایمان لا دَا جو شخص الله تعالی سے اوراس کے فرشتوں سے اوراس کی کتابوں سے اوراسکے رسولوں سے اور اسکے رسولوں سے اور قیامت کے دن سے کفر کرے وہ تو بہت بڑی دورکی گمرا بی میں جایزا''

حديث جريل جوخاص معروف بي مطابق، جب جريل القفة فرسول المعلقة سے المان كى بابت يو چها، تو آپ عليقة في قرمايا: [ان سؤمن بالله و ملا نكشه و كتبه ورسله واليوم الاخو و بالقدر خيره و شوه ]

یعنی:[ایمان میہ بے کہتم اللہ تعالیٰ پر،اس کے فرشنوں پر،اوراس کی کتابوں پر،اوراس کے رسولوں پر،اورروز آخرت پراور تقدیرخواہ اچھی ہو یائری پرایمان لاؤ<sub>]</sub>

بيحديث محيم ملم من امير المؤمنين عمر بن خطاب عظه كي روايت مي جوجود ہے۔

(۳) الله جارک و نتحالی کے رسولوں میں ہے کچھ تو وہ ہیں جن کا اللہ تعالی نے قرآن پاک کے اندر ذکر فرما دیاا در کچھوہ ہیں جن کا ذکر قرآن پاک میں موجود نیس، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان:

﴿ وَلَقَدُ اَرْسَلَنَا رُسُلًا مِّنْ قَبُلِكَ مِنْهُمْ مِّنْ قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مِّنْ لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ (المؤمن: ٤٨)

ترجمہ: ' بیقینا ہم آپ سے پہلے بھی بہت سے رسول بھیج کیے ہیں جن میں سے بعض کے (واقعات) ہم آپ کو بیان کر کچکے ہیں اوران میں سے بعض کے (قصے) تو ہم نے آپ کو بیان نگائیں کئے''

جن اغبیاءِ کرام کا ذکر قرآن مجیدیں موجود ہے،ان کی مجموعی تعداد پھیں (۲۵) ہے، چنانچے مورة الانعام کےاندر (۱۸)اغبیاء کا ذکر ہے،فرمایا:

﴿ وَسَلَكَ حُمِّتُمُنَا ٓ الْتَيْسَهُ ۗ إِسُرَاهِيُمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرُفَعُ دَرَجْتِ مَّنُ نَشَاءُ إِنَّ الْمَرَاهِيُمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرُفَعُ دَرَجْتِ مَّنُ نَشَاءُ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْمٌ عَلِيمٌ . وَوَهَبُنَالَهُ إِسْجَقَ وَيَعْقُوبَ كُلَّ هَدَيْنَا وَنُو حُاهَدَيْنَا مِنُ قَبْلُ لَمُعَ عَلَيْمٌ . وَوَهَبُنَالَهُ إِسْجَقَ وَيَعْقُوبَ كُلَّ هَدَيْنَا وَنُو حُاهَدَيْنَا مِنُ قَبْلُ لَمُعَلَى مَعْوَمُهُ وَهُولُهُ فَي وَهُرُونَ وَكَذَٰلِكَ نَجُونِي لَهُمُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَهُولُهُ فَي وَهُرُونَ وَكَذَٰلِكَ نَجُونِي لَهُمُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ وَهُولُونَ وَكَذَٰلِكَ نَجُونِي اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُولُ اللَّلِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللِّهُ الللِّهُ

بادر المعالم ا الْبِمُحْسِنِينُنَ . وَزَكَريُّنا وَيَحُي وَعِيُسَى وَإِلْيَاسَ كُلٌّ مِّنَ الصَّالِحِينَ . وَإِسُمْعِيْلَ وَالْمَيْسَعَ وَيُونَسَ وَلُوطًا وَكُلًّا فَضَّلْنَا عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ (الانعام: ٨٧٢٨٣) ترجمه: "اوربيد ماري جحت تحى جوجم في ابراهيم كوان كي قوم كم مقابله بين دي تحى ، بم جس كو چاہتے ہیں مرجوں میں بر حادیتے ہیں۔ بیشک آپ کارب براحکمت والا براعلم والا بے۔اور ہم نے ان کو آگل ویااور پیقوب - ہرایک کوہم نے ہدایت کی اور پہلے زمانے میں ہم نے نوح کو ہدایت کی اوران کی اولا دہیں سے داؤدکواورسلیمان کواور ایوب کواور بوسف کواورموی کواور ہارون کواورای طرح ہم نیک کام کرنے والوں کوجزادیا کرتے ہیں اور (نیز) ذکریا کواور یکی کواور علی کواورالیاس کو،سب نیک لوگوں میں سے تھے۔اور نیز اسلعیل کواور میع کواور پوٹس کواورلوط کواور برايك كوتمام جهان والول يرجم فضيلت دى" اور باقی انبیاء جن کاذ کرد نگرمقامات پرموجود ہے، یہ ہیں-م يتابع ، آدم ، هود، شعيب ، صالح ، ذوالكفل اورا در ليم يتهم السلام اس سلسله بيس امر واجب بيه ہے كەتمام انبياء ومرسلين ،خواه ان كاتذ كر وقر آن مجيد بيس ہويانہ ہو پرایمان لایا جائے ،جس نے کسی ایک ٹبی کو حیثلا دیا اس نے تمام انبیاء کا اٹکار کرڈالا ،جیسا کہ الله تعالی کا فرمان ہے: ﴿ كَذَّبَتُ قَوْمُ نَوْحِ إِلْمُوسَلِينَ ﴾ (الشحرام: ١٠٥) ترجمه:" قوم نوح نے بھی رسولوں کو جمثلایا" نير قرمايا: ﴿ كُذَّبَتُ عَادُن المُرْسَلِينَ ﴾ (الشحراء: ١٢٣) ترجمه: "قوم عادنے بھی رسولوں کو جھٹلایا" يْزِقْرِمَا لِيَ: ﴿ كَذَّبَتُ ثَمُونُهُ الْمُوْسَلِيْنَ ﴾ (الشحراء:١٣١)

ترجمه: " قوم ثمود نے بھی پغیبروں کو جٹلایا"

ئىز قرمايا: ﴿ كَذَّبَتُ قَوْمُ لُو طِدِ المُوسَلِينَ ﴾ (الشحراء: ١٦٠) ترجمه: "قوم لوط في بحى نبيول كوجينلايا"

نیز فرمایا: ﴿ تَحَدَّبَ اَصْحَبُ الْمَنْدَى اِللَّهُ الْمُوْسَلِیْنَ ﴾ (الشعراء:١٧١) ترجمه: " أيكه والول نے بھی رسولوں کو چھٹا ہا''

اب حالاتکہ ہرقوم نے صرف اپنے رسول کی تکذیب کی تھی، گر اللہ تعالی نے ہرقوم کی طرف تمام رسولوں کی تکذیب کی نسبت فرمادی، اس میں تکتہ یہی ہے کہ ایک رسول کی تکذیب تمام رسولوں کی تکذیب ہے۔

جو خص ایک رسول پرائمان لے آئے ، گر کسی دوسرے رسول کی تکذیب کروے تو وہ در حقیقت اس رسول کی بھی تکذیب کررہاہے جس پروہ ایمان لانے کا دعویدارہے۔

### نبی اوررسول میں فرق

(۴) جہاں تک نبی اور رسول میں فرق کا سوال ہو اسسلیہ میں مشہور قول تو یہی ہے کہ نبی وہ ہے جس کی طرف شریعت کی وہی گئی ہولیکن وہ اس کی تبلیغ پر مامور نبیون بعض دلائل ہے واضح جس کی طرف شریعت کی وہی گئی ہواور وہ اس کی تبلیغ پر بھی مامور ہو لیکن بعض دلائل ہے واضح جس کی طرف شریعت کی وہی کی تابین بیفرق سے نبیس ہے۔

چنانچالله تعالى فرمايا: ﴿ وَ كَمُ أَرُسَلْنَا مِنْ نَبِيَ فِي الْأَوَّلِيْنَ ﴾ (الزفرف: ٢) ترجمه: "اورجم في الكلوكول مين بجمي كتفي بي بيسيخ"

يُرْفُرِا عِ:﴿ وَمَا اَرْسَلُنَا مِنْ قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ وَّلَا نَبِيَ إِلَّاإِذَا تَمَثَّى أَلْقَى الشَّيْطُنُ فِيُ أَمْنِيَّتِهِ ﴾ (الحج:۵۲)

ترجمہ:''ہم نے آپ سے پہلے جس رسول اور نبی کو بھیجا اس کے ساتھ میہ ہوا کہ جب وہ اپنے دل میں کوئی آرز وکرنے لگاشیطان نے اس کی آرز و میں پچھے ملادیا''

ان آیات سے واضح ہوتا ہے کہ ہرنی کی حقیقت با قاعدہ ایک مرسل اور ما مور بالتہلیغ کی تی -الپر فرمایا: ﴿ إِنَّا أَنْوَلْنَا التَّوْرَةَ فِيُهَا هُدَى وَنُورٌ يَحْكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسَلَمُوا لِلَّذِيْنَ هَادُوا وَالرَّيِّنِيُّونَ وَالْاَحْبَارُ بِمَا اسْتُحْفِظُوا مِنْ كِتَابِ اللهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَآءَ ﴾ (المائدة ٣٣٠)

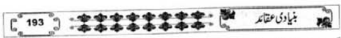
ترجمہ: ''ہم نے توراۃ نازل فرمائی جس میں ہدایت اور نور ہے، یہودیوں میں ای توراۃ کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے مانے والے انبیاء (علیهم السلام) اور الی اللہ اور علاء فیصلے کرتے تھے کیونکسہ انبیں اللہ کی اس کتاب کی حفاظت کا تھم ویا گیا تھا اور وہ اس پرا قراری گواہ تھے''

یہ آرپ کر پر بردی صراحت کے ساتھ دلالت کردہی ہے کہ موی الطبع اکے بعد جنے بھی نجی ا اسرائیل کے انبیاء شے وہ تو راۃ ہی سے فیصلے فر مایا کرتے اورای کی طرف وعوت دیا کرتے تھے۔ بناء پر پی رسول اور نبی کے ماہین فرق کے حوالے سے یوں کہا جاسکتا ہے کہ: رسول وہ ہے جس کی طرف شریعت کی وق کی گئی ہواور کوئی کتاب اتاری گئی ہو، جبکہ نبی وہ ہے جو بذریعہ وقی بچھلی رسالت کی تبلیغ پر ما مور کر دیا جائے ۔ بھی فرق ،اولہ کے مطابق وموافق ہے۔البتہ پہال ایک افکال باتی رہ جاتا ہے اور وہ یہ کہ یعض مرسلین کو اللہ تعالی نے نبی بھی کہا اور رسول بھی۔ مثال کے طور پہ ہمارے بیارے بیٹے بر محمد اللہ کا کہ کر کا طب فرمایا: ﴿ يَا اَنْهُ الرَّ سُولُ بَلِنَهُ مَا اُنْوِلَ اِلَيْکَ مِنْ رُبِّکَ ﴾ (المائدة: ١٤)

و یا بھا الرسون بعث کا اور نہائے ہیں دہائے۔ ترجمہ: ''اے رسول جو پچھ بھی آپ کی طرف آپ کے رب کی جانب سے نازل کیا حمیا ہے پہنجاد یجے''

اوراك مقام رِ ثِي كها: ﴿ يَاأَيُّهَا النَّبِيُّ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلُ اللهُ لَكَ تَبْتَغِيُ مُوْضَاتُ أَزْوَاجِكَ ﴾ (التحريم: ا)

ر جد: 'اے نی! جس چر کواللہ تعالی نے آپ کیلئے طال کردیا ہے اے آپ کیول حام



كرتے بيں؟ (كيا) آپ پئي يويوں كى رضامندى حاصل كرنا چاہتے بين"

اى طرح ايك مقام رموى الطفية كوني اوررسول كها:

﴿ وَاذْ كُرُ فِي الْكِتَابِ مُوسَىٰ إِنَّهُ كَانَ مُخْلَصًا وَ كَانَ رَسُولُا نَبِيًّا ﴾ (مريم:٥١) ترجمه: "ال قرآن مِن موى كاذ كر يحى كر، جوچنا بوااور رسول اور في قا"

ای طرح استعیل الفی کے ہارہ میں قرمایا:

﴿ وَاذْكُو فِي الْكِتَابِ إِسْمَعِيْلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبِيًا ﴾ ترجمه: "اس كتاب من المعيل كا واقعه بهى ميان كر، وه يزابى وعده كاسي تفاا ورقعا بهى رسول اور جي" (مريم: ۵۳)

ہمارے پینجبر جناب میں ایک کوئی اور رسول کہنے کی وجہ یہ ہوسکتی ہے کہ آغاز امر میں آپ پروتی تو نازل ہوئی ، مگر آپ میں ہونے تابع پر ما مور نہ تھے ، پھر اللہ تعالیٰ نے آپ میں کو اپنے فر مان:

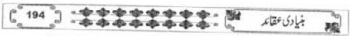
﴿ يَاأَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ . قُمُ فَأَنْذِرُ ﴾ (الدرُّ:١٠١)

ترجمه: "اے کپڑا اوڑھنے والے کھڑا ہوجااورآگاہ کردے"

ک ذریعی تبلیخ دین پرما مورفر مادیا۔ای لئے شخ الاسلام محمد بن عبدالو ہاب رحمداللہ نے اپنے رسالہ تافعه "الاصول الشلا ثة "میں فر مایا ہے: آپ اللہ کو" اقو ا" کی وحی کے ذریعہ نبی اور "المعد ثو" کی وحی کے ذریعہ رسول بنایا گیا۔

اس تفصیل کی روثنی میں بیر کہا جاسکتا ہے کہ نبی کچھ وقت تبلیغ دین پر مامور نہیں ہوتا (جیسے آغازِ امریس رسول اللہ علیف تبلیغ دین پر ما مور نہ سے بعد میں تبلیغ کا تھم دیکر منصب رسالت پر فائز کردیئے گئے۔ )یا کچھ عرصہ شریعت سابقہ کی تبلیغ پر مکلف ومامور ہوتا ہے۔





١٠ " ثم ختم الرسالة والنذارة والنبوة بمحمد نبيه عَالِبُهُ ، فجعله آخِر المرسلين، بشيرا ونذيرا ،وداعيا إلى الله باذنه وسراجا منيرا ،وأنزل عليه كتابه الحكيم، وشرح به دينه القويم ،وهدى به الصراط المستقيم." ترجمه: " پھر الله تعالى نے سلسلة رسالت كا اسے آخرى نبى محمد الله براختام فرماديا، الله تعالی نے محتقظی کوتمام انبیاء ومرسلین میں ہے سب ہے آخر میں مبعوث فر مایا ، آپ علیہ کو بشیر ونذیر بنایا، اپنے اذن ہے اپنا داعی اور سراج منیر بنا کر بھیجا، آپ ایک كتابِ عَلِيم (قرآن مجيد) نازل فرماكي ،اورآپ الله كوزر يع اين دين مثين كي شرح وتفصیل فرمادی، نیز آپ الله کے ذریعے لوگوں کو صراط متفقیم کی ہدایت فرمادی۔''

### ہارے نی محقیقہ کی رسالت کا بیان

اس آخری زمانہ میں تمام جن وانس پر اللہ تعالیٰ کی سب سے بوی نعمت میہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ان کی طرف اپنے رسول کر میم میں اللہ کی بعثت فرمادی،رسول الٹھانی نے لوگوں کے سامنے خیر کے ہرراہتے کی نشائد ہی فرمادی اور انہیں شرکے ہرراہتے سے متنبہ فرماویا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ

### كافرمان ي:

﴿ لَقَدْ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِئِينَ إِذْ بَعَتَ فِيْهِمُ رَسُولًا مِّنُ أَنْفُسِهِمُ يَتُلُوا عَلَيْهِمُ اينِهِ وَيُزَكِّيُهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي صَالِ مُّبِينٍ ﴾ ترجمه. '' بِحْتَكِ مُوَّمُون بِراللهُ تعالیٰ كابرُ ااحسان ہے كدان ہی بیں ہے ایک رسول ان شی بھیجا، جوانہیں اس کی آیتیں پڑھ کر سنا تا ہے اور انہیں پاک کرتا ہے اور انہیں کتاب و حکمت سکھا تا ہے، یقیناً پرسباس سے پہلے کھی مراہی میں تھے" (آل عمران:۱۲۳)

فِيرْقْرَمَا يَا:﴿ وَمَا أَرْسَلُنكَ إِلَّا كَافَّةً لِّلنَّاسِ بَشِيْرًا وَّنَذِيْرًا وَّلْكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَايَعْلَمُونَ ﴾ (مه:٢٨)

ترجمہ: ''ہم نے آپ کو تمام لوگوں کیلئے خوشخبریاں سنانے والا اور دھمکا دینے والا بنا کر بھیجا ہے، ہاں گر ( مینچ ہے ) کہ لوگوں کی اکثریت بے علم ہے''

يْرِفْرِمَايَا: ﴿ قُلُ يَاأَيُّهَالَنَاسُ إِنِّى رَسُولُ اللهِ إِلَيْكُمُ جَمِيْعًا ﴾ (الاعراف:١٥٨) ترجمه: "آپ كهد يَحَ كما كوگوا عن مسب كي طرف الله الله تعالى كا بهجا بوابول" يُرْفُر مايا: ﴿ يَااَهُلَ الْكِتَابِ قَدْ جَآءَ كُمُ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتُوَةٍ مِنَ الرُّسُلِ أَنْ تَـقُولُوا مَاجَاءَ نَا مِنْ مِبْشِيْدٍ وَلَا نَذِيْدٍ فَقَدْ جَاءَ كُمْ بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (المائدة: ١٩)

ترجمہ: ''اے اہل کتاب! بالیقین ہمارارسول تنہارے پاس رسولوں کی آمدے ایک وقفے کے بعد آپہنچاہے۔ جو تنہاری یہ بات ندرہ جائے کے بعد آپہنچاہے۔ جو تنہاری یہ بات ندرہ جائے کہ ہمارے پاس تو کوئی بھلائی، برائی سنانے والا آیا ہی نہیں، پس اب یقنیناً خوشنجری سنانے والا اور آگاہ کرنے والا آپہنچا اور اللہ تعالی ہر چیز برقا درہے''

يُرْقر ما يا: ﴿ قُلُ أُوْحِى إِلَى أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِّنَ الْجِنِّ فَقَالُوا إِنَّا سَمِعْنَا قُرُءانا عَجَبًا. يَهُدِى إِلَى الرُّشُدِ فَا مَنَّا بِهِ وَلَنُ نُشُرِكَ بِرَبِّنَا آحَدًا ﴾ (الجن:٢١)

ترجمہ:''(اے محفظہ ) آپ کہددیں کہ مجھے وہی کی گئی ہے کہ جنوں کی ایک جماعت نے (قرآن) سنااور کہا کہ ہم نے عجیب قرآن سنا ہے جوراہ راست کی طرف رہنمائی کرتا ہے۔ہم اس پرایمان لاچکے(اب)ہم ہرگز کی کو بھی اپنے رب کاشریک ندینا کیں گے''

يْرِقُرَمَايِا: ﴿ وَإِذْ صَرَفَنَا إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ الْحِنِّ يَسْتَمِعُونَ الْقُرُ آنَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنْصِتُوا فَلَمَّا قُضِيَ وَلُوا إِلَى قُومِهِمْ مُنْدِرِيْنَ. قَالُوا يَقَوْمَنَا إِنَّا سَمِعُنَا كِتِبْاً

أَنْزِلَ مِنْ مَ بَعْدِ مُوسَى مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيُهِ يَهُدِئ إِلَى الْحَقِّ وَإِلَى طَرِيُقٍ مُّسْتَقِيم . يَنْقُومَنَا أَجِيْسُوا دَاعِيَ اللهِ وَأَمِنُوا بِهِ يَغْفُولَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُجِرُكُمْ مِنْ عَذَابِ
الْهُمِ. وَمَنْ لَا يُجِبُ دَاعِيَ اللهِ فَلَيُسَ بِمُعْجِزٍ فِي الْاَرْضِ وَلَيُسَ لَهُ مِنْ دُونِهِ أُولِيَاءُ
أُولِيَاءُ
أُولِيْكَ فِي صَلْلِ مُّبِيْنِ ﴾ (الاحقاف:٣٢٦٩)

ترجہ: ''اور یادکرو! جبکہ ہم نے جنوں کی ایک جماعت کو تیری طرف متوجہ کیا کہ وہ قرآن سنیں ، پس جب ( نبی کے ) پاس پہنچ گئے تو (ایک دوسرے ہے ) کہنے گئے خاموش ہوجا ہ ، پھر جب شتم ہوگیا تو اپنی تو م کو فیر دار کرنے کیلئے واپس لوٹ گئے ۔ کہنے گئا ہے ہماری قوم! ہم نے یقینا وہ کتاب کی ہے جو موئی کے بعد نازل کی گئی ہے جو اپنے ہے پہلی کتابوں کی تصدیق کرنے والی ہے جو سپے دین کی اور راہ راست کی طرف رہبری کرتی ہے۔ اے ہماری قوم! اللہ کے بلانے والے کا کہا مانو! اس پر ایمان لاؤتو اللہ تہمارے گناہ بخش دے گا اور تہمیں المناک عذاب سے پناہ دے گا۔ اور جو شخص اللہ کے بلانے والے کا کہا نہ مانے گا پس وہ زمین میں کہیں ( بھاگ کے بناہ دے گا ہی وہ زمین میں کہیں ( بھاگ کی بناہ دی کا ہو تا ہوگئی اس کے مددگار ہو تکے ، یہ لوگ کھی گراہی میں برائی

امت محدیدی و و تسمیں ہیں: اُمت وعوت ، اُمت اجابت امت محدیدی و قسمیں ہیں: اُمت وعوت ، اُمت اجابت احابت احابت الله علیہ اُمت دو تسمی کے : ایک اُمت دعوت ، دو سری: اُمت اجابت اُمت دعوت کا اطلاق آپ آلیا کے کا بعث کے کیر قیام قیامت تک آنے والے ہرجن وانس پر ہوتا ہے ، (خواہ اسلام قبول کریں یا نہ کریں ۔) جبکہ اُمتِ اجابت سے مراد وہ لوگ ہیں جنہیں اللہ تعالیٰ نے اپنے دین حنیف میں داخل ہونے کی تو فیق مرحت فرمادی ۔ گویا آپ آپ آلیا کی کشریعت تمام جن وانس کیلئے ایک ضروری اور لازی امر ہے اور تمام جن وانس بلااستمناء اسی شریعت مطبرہ کے مخاطب ہیں۔ رسول اللہ اللہ اللہ اُلیا ہے:



[ والذي نفس محمد بيده الايسمع به احد من هذه الامة يهو دي و لانصراني ثم يموت ولم يؤمن بالذي ارسلت به الا كان من اصحاب النار ] ( مي مسلم: ٢٣٠) يعن : مجي اس ذات كي تم جسلم : ٢٣٠) يعن : مجي اس ذات كي تم جسلم : ٢٠٠٠) يعن : مجي اس ذات كي تم جسلم على المحقطة في جان ہائي امت كاكوئي يمبودي يا عسائی ميري دعوت كون في جرده ميري شريعت پرايمان لائ بغيري مركباتو وه جنم ميں جائے گا۔
پس الحاج اللہ على المحقطة في بعث كي بعث كي بعث كي بعث الله على المحقطة في بعد، يمبود ونصاري كا بيد وكوئ يا زعم كه وه موئي الحقيق يا سياني المحقطة في بعث كي بعث المحقطة في بعث المحقطة في المحقط

الله تعالى كافر مان ب: ﴿ مَاكَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا آحَدِ مِنْ رِّجَالِكُمْ وَلَكِنْ رَّسُولَ اللهِ وَخَاتَمَ النَّبِينَ ﴾ (الاحزاب: ٣٠)

ترجمہ:''(لوگو!) تہبارے مردول میں ہے کی کے باپ مجمد (عَلَیْنَ ) نہیں لیکن آپ تو اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں اور تمام نبیوں کے فتم کرنے والے''

مؤلف رحمدالله کے فرمان:'' آپ آلیا ہے کہ کہا پنی کتاب بھیم ( قرآن جمید ) نازل فرمائی ،اور آپ آلیا ہے کے ذریعے اپنے دین متین کی شرح وتفصیل فرمادی''

اس كى دليل الله تعالى كا يرفر مان ہے: ﴿ وَالْوَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ مِنَ الْكِتَابِ وَمُهَيْمِنًا عَلَيْهِ ﴾ (المائدة:٣٨)

ترجمہ:''اور ہم نے آپ کی طرف حق کے ساتھ ریہ کتاب نازل فرمائی ہے جواپنے سے اگلی کتابول کی تقیدیق کرنے والی ہے اوران کی محافظ ہے''

یہ آیتِ کریمہاس بات کی دلیل ہے کہ قرآنِ مجید سابقہ تمام کتب کا تھیمن ومحافظ ہے، جبکہ دوسری آیت سے واضح ہوتا ہے کہ رسول الشفائلیّ کی سنت قرآنِ مجید کی شرح وتو ضح کرتی ہے۔



چنانچەاللەتغالى كافرمان م

﴿ وَأَنْوَلْنَا اِلْمُكَ الذِّكُو لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُوِّلَ اِلْبَهِمُ وَلَعَلَّهُمُ يَتَفَكُّرُوْنَ ﴾ ترجمہ: "بید کر( کتاب) ہم نے آپ کی طرف اتاراہے کہ لوگوں کی جانب جونا زل فرمایا عماہے آپ اے کھول کھول کربیان کرویں شاید کہ وہ غور کریں' (الحل: ۳۲)

کتاب وسنت میں واردتمام احکام پر عمل ضروری ہے، جس خفس نے سنت کا اٹکار کیا اس نے قرآن کا اٹکار کردیا۔ اللہ تعالی نے نماز ، زکوۃ ، روز واور حج کی فرضیت کا قرآن پاک میں اعلان فرمادیا، جبکہ ان احکام کی بنز دیگر تمام احکام کی جز ئیات و تفصیلات رسول الله الله ہے کی سنت سے ماصل ہوتی جیں۔ اللہ تعالی نے قرآن عکیم میں نماز قائم کرنے کا تھم دیا، جبکہ رسول الله الله تعالی کی سنت نے ان نماز ول کے اوقات، تعداد رکعات اور اول سے آخر تک ادام کی نماز کا طریقہ بیان سنت نے ان نماز ول کے اوقات، تعداد رکعات اور اول سے آخر تک ادام کی نماز کا طریقہ بیان کیا، اور مجرسول الله انتخاب نے تھم دے دیا: [صلوا کمار أیسمونی اصلی] (مج بخاری: ۱۳۲) لیٹی بتم جس طرح مجمع نماز پڑھتے ہوئے دیکھتے ہوبالکل ای طرح پڑھو۔

ای طرح قرآن علیم نے ادائیکی زکو ق کا حکم دیا، اور رسول الله الله فی سنت نے وجوب زکو ق کے شرائط فیزنصاب زکو ق بتلادیا۔

ای طرح قرآن کیم نے روزہ کا حکم دیا،اورسدتِ رسول اللّٰ نے روزے کے جملہ احکام ومظرات بیان کیئے۔

ای طرح قرآن نے تج بیت اللہ کا تھم دیا اور رسول اللہ اللہ نے اپنی سنت سے ج کا کھل طریقہ واضح کردیا اور بی قرآن نے اور استان کے وا مناسککم فانی لاادری لعلی لاأحج بعد حجتی هذه ] (صحیح مسلم: ۱۲۹۷)

یعن بتم مجھ سے طریقۂ جج لے لو، شایداس جج کے بعد میں بھی جج نہ کرسکوں۔ مؤلف رحمہ اللہ کے قول: '' آپ میں ایک کے ذریعے لوگوں کوصراط متنقیم کی ہدایت فرمادی۔''

کی دلیل الله تعالیٰ کامیفرمان ہے:

﴿ وَإِنَّكَ لَتَهُدِى إِلَى صَرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (الثوريُ :۵٢) ترجمه: "آب الله صراط متقم كي طرف بدايت ويت بن"

رجمه: "يقيناً آپ توانيس راه راست كي طرف بلار بي بين" (المؤمنون: ٢٠)

يْرَاللهُ تَعَالَى كَايِرْمَان: ﴿ وَأَنَّ هَـٰذَا صِرَاطِى مُسْتَقِيْمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَضَّكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ ﴾ (الانعام:١٥٣)

ترجمہ: ''اور بیک مید میں میراراستہ ہے جو متنقیم ہے سواس راہ پہ چلواور دوسری راہوں پر مت چلوکہ وہ را بیل تم کو اللہ کی راہ سے جدا کر دیں گی۔اس کا تم کو اللہ تعالیٰ نے تاکیدی تھم ویا ہے تاکہ تم پر جیزگاری اختیار کرو۔''

ثابت ہوا کہ ہدایت کا راسته صرف نی توقیقہ کی انتباع پر موقوف و مقصور ہے، اللہ تعالیٰ کی ہر شم کی عبادت کا صرف وہی طریقتہ مقبول و معتبر ہے جو نبی تابیقہ نے من جانب اللہ بیان فرمادیا،

الله تعالى سے ملانے والاراستہ بھی نی مالی کی اتباع پر موقوف وقائم ہے۔

صراط متنقیم کی ہدایت ایک ایک نعت ہے کہ ایک مسلمان کو کھانے پینے سے زیادہ اس کی ضرورت ہے؛ کیونکہ کھانا پینا تو محض دنیوی زندگی کی طلب ہے، جبکہ صراط متنقیم، دایراً خرت کا

رروط ہے، یوسی ما ہیں و س و یون رسون فاصب ہے، جید سراط ہم، داراحت کا زادراہ ہے؛ یہی وجہ ہے کہ سورہ فاتحہ جس کی ہرنمازخواہ وہ فرض ہو یافش، کی ہر رکعت میں قر اُت

فرض قر اردی میں ہے، میں صراط متنقیم کی ہدایت کی دُعاوار د ہے،اللہ تعالیٰ کا فریان ہے:

﴿ اِهْدِنَا الْصِرَاطُ الْمُسْتَقِيمَ . صِرَاطُ الَّذِيْنَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوْبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الصَّالِيْنَ ﴾ (الفاتح:210)

ترجمہ: دوہمیں سیدھی (اور تجی ) راہ دکھا۔ان لوگوں کی راہ جن پرتو نے انعام کیا۔ان کی نہیں



جن رپغضب کیا گیااورند گمراہوں کی۔''

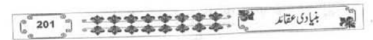
ایک مسلمان بالاستمرار اور بالتمرارید وعاما نگاہے، تاکه پروردگار اے انعام یافتہ بندول:
انبیاء، صدیقین، شحد اء اور صالحین کی راہ پر فائز فریادے، نیز انبیس ان لوگوں کی راہ ہے بچالے
جو ستحق غضب اور معتوب ضلالت ہیں، اس ہے مرادی بودونصار کی اور دیگر دشمنان دین ہیں۔
نجو تنظیق کے جن وانس کو صراط منتقیم کی ہدایت دینے ہمراد، ان کی طرف و ونورنتقل کرتا ہے
جس کا اللہ تعالیٰ نے اپنے اس فرمان میں وکر فرمایا: ﴿ إِنَّ اللهِ سِلْمَاتَ شَاکَ شَاهِدًا وَ مُبَشِّسَوًا
وَ نَذِيْدًا، وَ دَاعِيًا إِلَى اللهِ بِاذَنِهِ وَسِوَ اَجَا مُنْئِسُوا ﴾ (الاحزاب: ۲۲،۲۵)

ترجمہ: ''نہم نے آپ کو (رسول بناکر) گواہیاں دینے والا ،خوشخریاں سانے والا ،آگاہ کرنے والا بھیجاہے۔اوراللہ کے تھم ہے اس کی طرف بلانے والا اورروشن ج اغ''

اس آمتِ كريمه بين الله تعالى في محمد الله تعالى من منرك وصف متصف فرمايا به الله و الله من كريمه بين الله تعالى في محمد الله و الله و الله و الله و الله و كالله و كال

ترجمہ:''سوتم اللہ پراوراس کے رسول پراوراس نور پرجوہم نے نازل فرمایا ہے ایمان لاؤ'' قرآن کے نور ہونے سے مراد بھی یمی ہے کہ وہ صراط متنقیم کو منورکر کے طریق ہدایت واضح کردیتا ہے۔





### قيامت پرايمان

١٥ . قوله" وان الساعة اتية لاريب فيها وان الله يبعث من يموت كما
 بدأهم يعودون ."

ترجمہ: ''اور بے شک قیامت آنے والی ہے، اس میں کوئی شک نہیں، اور بے شک اللہ تعالیٰ تمام مُر دوں کواٹھائے گا، جیسے انہیں پیدا کیا تھا، ویسے ہی دوبارہ بن جا کیں گے۔'' مقصاھے

# (قیامت کے سلسلہ میں چند قواعد کی معروفت ضروری ہے)

رسول التُعَلَّقُ ع جب قيامت كوقوع كى بابت يو جهاجاتا تو آپ الله اس كى نشانيال بيان فرمات، جس كا مطلب بيه به كه الله تعالى كسواكو كى نبيس جانتا كه قيامت كس سال، كس مهيذاور مبين كس وان قائم موكى ، البته رسول الله الله كل حديث بيه بيات معلوم موكى بهيذاور مبين كس وان قائم موكى ، چنانچ آپ قالله في مديث بيه بيات معلوم موكى به قيامت جد كون قائم موكى ، چنانچ آپ قالله في فرمايا: [خيسو يوم طلعت عليمه الشمس يوم السجمعة ؛ فيه خلق آدم ، و فيه ادخل الجنة ، و فيه اخرج منها، ولا تقوم الساعة الافى يوم الجمعة ] (صحيم ملم : ۸۵۴)

یعن: دنیا کاسب سے بہترین دن جعد کا دن ہے؛ کیونکداس دن آ دم القیم کو کوفل کیا گیا، ای دن انہیں جنت میں داخل کیا گیا، اور ای دن نکالا گیا، اور قیامت بھی جمعہ کے دن قائم ہوگ۔ (۲) ''المساعة'' یعنی قیامت کے لفظ کا اطلاق اس موت پر ہوتا ہے جوصور میں پھونک کے

# ני בינוטשות אינו אינוטשות אונוטשות אינוטשות אונוטשות אינוטשות אונוטשות אינוטשות אונוטשות אינוטשות אינוטשות אונוטשות אינוטשות אונוטשות אינוטשות אונוטשות אינוטשות אינוטשות אונוטשות אונוטשות אונוטשות אונוטשות אונוטשות אונוטשות אינוטשות אונוטשות אונוטשות אונוטשות אונוטשות אינוטשות אונוטשות אונו

وقت زنده لوگوں كوحاصل موگى ،جيسا كررسول الله الله كافرمان عيد:

[لا تقوم الساعة الا على شوار الناس] (سيح مسلم: ٢٩٣٩) في قامت توبد بخت ترين لوكون برقائم موكى \_

البنة جولوگ تخ صورت قبل موت كاشكار ہو بچے بیں ان كی قیامت ای وقت ( لیعنی ان كی موت كے وقت ) ہى قائم ہوجاتے ہیں۔ موت كے وقت ) ہى قائم ہوجاتی ہے اور وہ دارالعمل سے دارالجزاء كی طرف نتقل ہوجاتے ہیں۔ ای طرح ''السساعة''لیعنی قیامت سے مراد بعث بعد الموت ( مرنے كے بعد المصنا) بھی ہے۔جیسا كراللہ تعالی نے آل فرعون كے بارے بیس فرمایا:

﴿ اَلنَّارُ يُعُرَّضُونَ عَلَيْهَا غُدُوًّا وَعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ اَدْخِلُوا الَ فِرُعَوْنَ اَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ (عَافر:٣٩)

ترجمہ: '' آگ ہے جس کے سامنے یہ ہرضج شام لائے جاتے ہیں اور جس دن قیامت قائم ہوگی ( فریان ہوگا کہ ) فرعونیوں کو تخت ترین عذاب بیس ڈالؤ''

نيز فرمايا: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَوُوْ الْا تَأْتِيْنَا السَّاعَةُ قُلُ بَلَى وَرَبِّى لَنَاْ تِيَنَّكُمُ ﴾ ترجمه: "كفاركة بين كه بم پرقيامت قائم مون كي نيس، آپ (عَلِيَّةٌ) كهد يج إكر عجه مير رورب كي تم جوعالم الغيب بي كه و ويقيناتم برآئ كي" (سباس)

كَفَارَكَابِهِ لِهَا كَهُم بِرِ قِيَامَتَ قَائَمُ يُمِن بِهِ فَى ، ورحَقِقت بعث بعد الموت كا الكارب، جيها كه الله تعالى فرمايا: ﴿ زَعَمَ اللَّذِينَ كَفَرُوا اَنْ لَنْ يُبْعَثُوا قُلُ بَلَى وَرَبَّى لَنُبَعَفُ ثُمَّةً لَتُنَبَّؤُنَّ بِمَا عَمِلْتُمُ وَذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ﴾ (التفائن: ٤)

ترجمہ: ان کا فروں کا خیال ہے کہ دوبارہ زندہ ندکتے جا کیں گے۔آپ کہدد یجئے کہ کیوں خیس اللہ کی تتم ائم ضرور دوبارہ اٹھائے جاؤ گے پھر جوتم نے کیا ہے اس کی خبردیتے جاؤگ اور اللہ پر بید بالکل ہی آسان ہے''

(ثابت مواكة الساعة "كاطلاق موت اوربعث بعد الموت وونول يرموتا ب-)

# نيادى عقاب كا

(۳) قیامت لامحاله آنے والی ہے، اور اللہ رب العزت تمام مرے ہوؤوں کوان کی پہلی خِلقت کےمطابق ضرورا ٹھائے گا۔اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ إِنَّ السَّاعَةَ لَاْتِيَةً لَا رَبُبَ فِيهَا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (عافر: ٥٩) ترجمه: "قيامت باليقين اور بلاشيرآنے والی به ايكن (بيداور بات ب كه) بهت سے لوگ ايمان فيس لاتے"

نْيِرْفرمايا: ﴿ وَكَلْلِكَ أَعْشُرُنَا عَلَيْهِمُ لِيَعْلَمُواْ أَنَّ وَعُدَ اللهِ حَقٌّ وَأَنَّ السَّاعَةَ لارَيْبَ فِيْهَا ﴾ (الكمف:٢١)

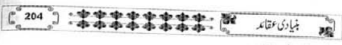
ترجمہ: ''نہم نے اس طرح لوگوں کوان کے حال ہے آگاہ کر دیا کہ دہ جان لیں کہ اللہ کا وعدہ بالکل سچاہےاور قیامت میں کوئی شک وشرنہیں''

يُبرَقُرُواياً: ﴿ ذَٰلِكَ بَـٰأَنَّ اللهَ هُوَ الْـحَـٰقُ وَأَنَّـهُ يُـحَى الْمَوْتَىٰ وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيُرٌ . وَأَنَّ السَّاعَةَ اتِيَةٌ لَارَيُبَ فِيهَا وَأَنَّ اللهَ يَبُعَتُ مَنُ فِي الْقُبُورِ ﴾ (الج:٢٠٤)

ترجمہ: ''میاس کے کہ اللہ ہی حق ہاور وہی مُر دول کو زندہ کرتا ہے اور وہ ہر ہر چیز پر قدرت رکھنے والا ہے۔ اور ہی کہ قیامت قطعا آنے والی ہے جس میں کوئی شک وشبہ نہیں اور یقیناً اللہ تعالیٰ قبرول والول کو دوبارہ زندہ فریائے گا''

یہ آ بیت کر بیر قبر میں دن تمام مُر دول کے اٹھائے جانے پرنص ہے، قبر کا ذکراس لئے کیا گیا کہ عام طور پرفوت شدہ کو قبر بی میں دفن کیا جاتا ہے، جب کہ هیقت حال بیہ ہے کہ بعث یعنی اٹھنا برمردہ کیلئے ہے،خواہ وہ قبر میں دفن ہوا ہویا نہ ہوا ہولے

ا شادح طظ الله في بديات ال الترفر مائى كدعام طور بداس كرسط كوك في كووكرميت كوفن كياجاتا بقبر كباجاتا به جبراصل بديب كدم في على الاطلاق برخض كبارت شرفر مايا: هو فيه أمّا تد فافتر في في (عس: ٢١) يعنى: بحرالله تعالى انسان كوموت ديتاب اورقبر ويتاب مالتكد برفض كوزهن مين مكودا كميا كره هانسيب بوتا ، في لوك بل جاتي بين يا بانى من ووب جاتي بين وفيره ، تو ومركر جن بيك بحق بوقي وني والله المعلى منزجم.



#### جيباك الله تعالى نے فرمایا:

﴿ وَاَقْسَمُوا بِاللهِ جَهَدَ أَيْمَانِهِمُ لَا يَبْعَثُ اللهُ مَنْ يَّمُوتُ بَلَى وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًّا وَلَكِنَّ اَكُثَرَ النَّاسِ لَا يَعَلَّمُونَ ﴾ (الحل:٣٨)

و بعین اسو الله تا به معامل می میان کها کها کر کہتے ہیں کد مُر دوں کو اللہ تعالی زندہ نہ کرے گا۔
کیوں نہیں ضرورز ندہ کرے گا ہے تو اس کا برق لازی وعدہ ہے، لیکن اکثر لوگ جانتے نہیں''
مؤلف رحمداللہ کی عبارت ''کہ اللہ تعالی تمام مُر دوں کوا تھائے گا'' میں عموم ہے، بعنی میہ برمُر دہ
کوشامل ہے خواہ وہ قبر میں ڈن ہوا ہو یا نہ ہوا ہو، اور شایداسی عموم اور شمول کی وجہ سے مؤلف رحمہ
اللہ نے بیج بیراضیار فرمائی ہو۔

(٣) الله تعالى في قرآن كيم مين بهت سے مقامات پر قيامت كے روز تمام بندول كے الله تعالى في قرآن كيكي تين چزين الله الله كا وكر فرمائي جين الله تعالى في عام طور بداس كا البات وتقرير كيكي تين چزين بطور دليل و كر فرمائي جين:

اولاً: الله تعالى في بطور استدلال بيد و كرفر ما يا كدان انسانون كو بهم بى في بيلى مرقبه پيدافر ما يا (يعنى انبيس عدم ميد حيات د نيوى كي طرف متقل كيا) چنانچ فرمايا:

﴿ أَوَلَمْ يَرَ الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقَنَاهُ مِنْ نَطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيْمٌ مُّبِئٌ. وَضَرَّبُ لَنَا مَثْلا وَنَسِى خَلَقَةَ قَالَ مَنْ يُحي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيْمٌ. قُلُ يُحْبِينُهَا الَّذِي ٱنْفَاهَا أَوْلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيْمٌ ﴾ (ين:2402)

سوہ و صوب ہا ہے۔ ترجہ:''کیاانسان کواتنا بھی معلوم نہیں کہ ہم نے اے نطفے سے پیدا کیا ہے؟ پھر ایکا کیک وہ صریح جھڑ الوین جیٹا۔اوراس نے ہمارے لئے مثال بیان کی اورا پی (اصل) پیدائش کو ہول عمیا ، کہنے لگا ان گلی سڑی ہڈیوں کو کون زعرہ کرسکتا ہے؟ آپ جواب و پیجئے! کہ انہیں وہ زعما کرےگا جس نے آئیں اول مرجبہ پیدا کیا ہے، جوسب طرح کی پیدائش کا بخو فی جانے واللے۔''

نيز قرمايا: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبَدُو اللَّحَلَقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهُونَ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمَثَلُ الْآعَلَى فِي السَّمَوْاتِ وَالْاَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيْزُ الْحَكِيْمُ ﴾ (روم: ٢٤)

ترجمہ: ''وہی جواول ہارمخلوق کو پیدا کرتا ہے پھرے دوبارہ پیدا کرے گااور بیتواس پرآسان ہے۔ای کی بہترین اوراعلیٰ صفت ہے، آسانوں میں اور زمین میں بھی اور وہی غلبے والاحکمت والا ہے''

نيزقرمالي:﴿ يِناَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمُ فِي رَيْبٍ مِّنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمُ مِّنُ تُوَابٍ ثُمَّ مِنْ تُطُفَّةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ مِنْ مُّصُغَةٍ مُّخَلَّقَةٍ وَغَيْرِ مُخَلَّقَةٍ ﴾ (الحُ:٥)

ترجمہ: ''لوگو!اگر تمہیں مرنے کے بعد تی اٹھنے میں شک ہے تو سوچوہم نے تمہیں مٹی سے پیدا کیا پھر نطفہ سے پھرخونِ بست سے پھر گوشت کے لوتھڑے سے جوصورت دیا گیا تھااور ب نشرتھا''

نيزِفْرِمايا:﴿ يَـوُمَ نَـطُـوِى السَّـمَاءَ كُـطَـيَ السِّجِلِّ لِلْكُتُبِ كُمَا بَدَأْنَا أُوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ وَعُدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُتَّا فِعِلِينَ ﴾ (الانهاء:١٠٣)

ترجمہ: ''جس دن ہم آسمان کو یوں لیسٹ لیس سے جیسے طومار میں اوراق لیسٹ دیے جاتے ایس، جیسے کہ ہم نے اول دفعہ بیدائش کی تھی ای طرح دوبارہ کریں گے۔ بیہ مارے ذمہ وعدہ ہے اورہم اسے ضرور کرکے (ہی) رہیں ہے''

نيز فرمايا: ﴿ أَ فَعَيِنُنَا بِالْحَلْقِ الْآوَلِ بَلُ هُمُ فِي لَبُسٍ مِّنَ خَلْقِ جَدِيْدِ ﴾ (ت:١٥) ترجم: "كياجم بهلى بارك پيداكرنے سے تحك كئے؟ بلك بيلوگ تى پيدائش كى طرف سے تنگ مان بين"

يُرْفُرُمايا:﴿ أَيْحُسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُتُوَكَ سُدًى . أَلَمْ يَكُ نُطُفَةً مِّنَ مَّنِيَ يُمُنى. نُمُّ كَانَ عَلَقَةً فَلَحَلَقَ فَسَوْى . فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَوَ وَالْاُنْثَى. اَلَيْسَ ذَلِكَ

# المادي عقاد المادي

بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يُحْيِي الْمَوْتَى ﴾ (القيامة:٣٦١-٢٠٠)

ترجمہ: ''کیاانسان مجھتاہے کہاہے ہے کا رچھوڑ دیاجائےگا۔ کیاوہ ایک گاڑھے پائی کا قطرہ نہ تھا جو ٹڑکا یا گیا تھا؟۔ پھروہ لہوکا لوتھڑا ہو گیا پھر اللہ نے اسے پیدا کیا اور درست بنایا۔ پھراس سے جوڑے لینٹی فرومادہ بنائے کیا (اللہ تعالی) اس (امر) پر قادر تبین کہ مُروے کو زندہ کردے۔'' ٹانیا: اللہ تعالی نے بعث بعد الموت کیلئے مردہ اور پنجرز مین کو زندہ اور شاداب کردیے ہے۔

ٹانیا: اللہ تعالی نے بعث بعد الموت کیلئے مردہ اور پنجر زمین کو زندہ اور شاداب کردیے سے استعدلال فرمایا چنا نچیار شادگرامی ہے:

﴿ وَتَمَرَى الْآرُصَ هَاهِدَةً فَإِذَا أَنْوَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَوْتُ وَرَبَتُ وَأَنْبَتُ مِنْ كُلِّ وَيَ مِ الْمَوْتِي وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءً كُلِّ رَوْجِ مِ بَهِيْجٍ . ذَلِكَ بِأَنَّ اللهُ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّهُ يُعْمِي الْمَوْتِي وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءً قَدِيْرٌ . وَأَنَّ الشَّاعَةَ ءَ اتِيَةً لَّارَيْبَ فِيهَا وَأَنَّ اللهَ يَنْعَتُ مَنْ فِي الْفَهُوْدِ ﴾ (الْحُدَاء) تَلَا مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ يَعْمُ مَنْ فِي الْفَهُوْدِ ﴾ (الْحُدَاء) تَلِيهُ اللهُ يَنْعَتُ مَنْ فِي الْفَهُودِ ﴾ (الْحُدَاء) اللهُ يَعْمُ مَنْ فِي الْفَهُودِ ﴾ (الْحُدَاء) اللهُ يَعْمُ مِنْ اللهُ يَعْمُ مِنْ اللهُ يَعْمُ مِنْ اللهُ عَلَى اللهُ مَنْ فِي الْفَهُودِ أَلَى اللهُ وَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَاللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

يُرِفر الما: ﴿ وَمِنْ ءَ ايلِهِ أَنَّكَ تَوَى الْآرُضَ خُرْسَعَةً فَإِذَا أَنْوَلْسَا عَلَيْهَا الْمَاءَ

اهْنَزْتْ وَرَبَتْ إِنَّ الَّذِي أُحْيَاهَا لَمُحْي الْمَوْتِي إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَلِيُرٌ ﴾ ترجمه "اس (الله تعالی) کی نشانیوں میں ہے (بیجی) ہے کہ تو زمین کو دبیا کی و کچشاہے

پھر جب ہم اس پر میند برساتے ہیں تو وہ تر وتازہ ہوکرا بھرنے لگتی ہے۔ جس نے اے زندہ کیا وہی لیننی طور پر مُر دوں کو بھی زندہ کرنے والا ہے، بے شک وہ ہر (ہر) چیز پر قادر ہے'' (نصلت: ۲۵)

يْرِقْرِمانا: ﴿ يُمخْدِرُ الْحَيْ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ وَيُحْيِ الْآرْفَ

بَعُدَ مَوْتِهَا وَكَذَٰلِكَ تُخُرِّجُونَ ﴾ (الروم:١٩)

# 207 3 本本本本本本本 は メはりいに

ترجمہ '(وہی) زندہ کومردہ ہے اور مردہ کو زندہ ہے نکالیا ہے۔اور وہی زبین کواس کی موت کے بعد زندہ کرتا ہے۔ای طرح تم (بھی) نکالے جاؤ گئے''

يْرْقْرَامَايَا:﴿ وَالَّذِيْ نَزُّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآءٌ م بِفَدَدٍ فَأَنْشُرُنَا بِهِ بَلُدَةً مَّيْنًا كَذَلِكَ تُخُوَجُونَ ﴾ (ترف: ١١)

ترجمہ 'ای نے آسان سے ایک اعداز سے کے مطابق پائی نازل فرمایا، پس ہم نے اس سے مردہ شم کوزندہ کردیا۔ای طرح تم ڈکالے جاؤ گے''

يْرِفر ما يَا: ﴿ وَنَوْلُنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُّرَكًا فَانْهَتُنَا بِهِ جَنْبٍ وَّحَبُ الْحَصِيلِدِ. وَالسَّخُلَ بَاسِهَاتٍ لَهَا طَلْعٌ تَضِينُهُ . وِزُقًا لِلْعِبَادِ وَأَخْمِيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَّيْمًا كَذَالِكَ الْخُرُوجُ ﴾ (ق.184)

ترجمہ ''اور ہم نے آسمان سے بابر کت پانی برسایا اور اس سے باعات اور کشنے والے کھیت کے غلے پیدا کئے ۔ اور مجوروں کے بلندوبالا درخت جن کے خوشے تنہیں ہیں۔ بندوں کی روزی کیلئے ہم نے پانی سے مردہ شم کوزندہ کردیا۔ای طرح ( قبروں سے ) لکانا ہے''

يْرْقُرُ مَا يَا: ﴿ وَهُمُوالَّـذَى يُرُسِلُ الرِّيخَ يُشُوَّاهِ بَيُنَ يَدَى رَحُمَّتِهِ حَتَّى إِذَا أَقَلَّتُ سَحَابًا ثِقَالًا مُسْقُسُهُ لِبَسُلَدٍ مَّيِّتٍ فَأَنْوَلُنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْوَجُنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الشَّمَرُاتِ كَذَٰلِكَ نُخْرِجُ الْمَوْتِي لَعَلَّكُمُ تَذَكَّرُوُنَ ﴾ (الاعراف: ٥٤)

ترجمہ 'اوردہ ایساہے کہا پنی ہاران رحمت سے پہلے ہوا کس کو بھیجناہے کہ وہ خوش کردیتی ہیں، یہاں تک کہ جب وہ ہوا کیں بھاری ہادلوں کواٹھالتی ہیں، تو ہم اس بادل کو کسی خشک سرز مین کی طرف ہا تک لے جاتے ہیں، پھراس بادل سے پانی برساتے ہیں پھراس پانی سے ہرتم کے پھل نکالتے ہیں۔ یو بنی ہم مُر دوں کو نکال کھڑا کریٹگے تا کہ سمجھو''

تَيْرْقُرْمَايا:﴿ وَهُوَالَّذِي أَرْسَلَ الرِّيخَ فَتَثِينُو سَحَابًا فَسُقَنَهُ إِلَى بَلَدٍ مَّيِّتٍ فَأَحْيَيْنَا بِهِ

# الماد الماد

الْارْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَٰلِكَ النُّشُورُ ﴾ (القاطر:٩)

ترجمہ اوراللہ بی ہوائیں چلاتا ہے جو بادلوں کو اٹھاتی ہیں پھرہم بادلوں کو خشک زمین کی طرف کے جاتے ہیں اوراس سے اس زمین کواس کی موت کے بعد زندہ کردیتے ہیں۔ای طرح دوبارہ بی اٹھنا (بھی) ہے''

ثالث الله تعالى في بطورات دلال بيذكر فرمايا كم بم آساتون اورزمينون كے خالق بين جوخلق انسان كى كى بدى نشانى ہے، چنانچ فرمايا:

﴿ لَخَلُقُ السَّمْوَاتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّامِي لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (المُومن: ٥٤)

ترجمہ'' آسان وزمین کی پیدائش یفینا انسان کی پیدائش سے بہت بڑا کام ہے، لیکن (بیاور بات ہے کہ )اکٹرلوگ بین میں''

نيز فرما إن ﴿ أَوَلَهُ يَرُوا أَنَّ اللهُ الَّذِي حَلَقَ السَّمُوَاتِ وَالْاَرْضَ وَلَمْ يَعَى بِحَلْقِهِنَّ بِقَادِرِ عَلَى أَنْ يُحْيَى الْمَوْتَى بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَىءٍ قَدِيرٌ ﴾ (الاحماف:٣٣) ترجمه ( كياوه فين و كيم كر حمل الله في آسانون اور زمينون كو پيدا كيا به اورائ پيدا كر في به وه نرتوكا، وه يقينا مُر دول كوزنده كرفي پرقاور بي كول نه و؟ وه يقينا برچيز پرقاور بي السين فير فرمايا: ﴿ أَوَلَيْسَ اللَّذِي خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالْاَرْضَ بِقَلْدٍ عَلَى أَنْ يَخُلُقَ مِمُلَهُمُ اللَّهِ وَهُو الْحَالَةِ مَا لَهُ عَلَى أَنْ يَخُلُقَ مِمُلَهُمُ اللَّهِ وَهُو الْحَالَةِ مَا لَهُ عَلَى اللَّهُ وَهُو الْحَالَةِ مَا لَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَهُو الْحَالَةِ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللْمُ اللّه

ترجہ ''جس نے آسانوں اور زمین کو پیدا کیا ہے کیا وہ ان جیسوں کے پیدا کرنے پر قادم نہیں ، بے شک قادر ہے۔اوروہی تو پیدا کرنے والا دانا (بینا ) ہے''

يْرِفْرِما بِيَ: ﴿ اَوَلَمْ يَرُوا أَنَّ اللهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمْوَاتِ وَالْاَرْضَ قَادِرٌ عَلَى أَنُ يَخُفُّ مِثْلَهُمُ وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلًا لَارَيْبَ فِيْهِ فَأَبَى الظَّالِمُونَ إِلَّا كُفُورًا ﴾ ( بَن اسراتِك ، ٩٩)

ترجمہ 'کیاانہوں نے اس بات پرنظر نہیں کی کہ جس نے آسان اور زمین کو پیدا کیا ہے وہ ان جیسوں کی پیدائش پر پورا قادر ہے، ای نے ان کیلئے ایک ایساوقت مقرر کررکھا ہے جو شک شبہ سے یکسرخالی ہے، لیکن فلا کم لوگ الکار کے بغیرر سے ہی نہیں''

يْرِقْرِ ماليا: ﴿ وَأَنْتُمُ أَشَدُ خَلُقًا أَمِ السَّمَاءُ بَنَهَا ﴾ (نازعات: ٢٤)

ترجمة "كياتمبارا بيداكرنازياده وشوارب ياآسان كا؟ الله تعالى في السايا"

(۵) قیامت کے دن بندوں کا اٹھایا جاتاان کے دنیوی جسموں کے ساتھ ہوگا، تا کہ وہ جسم اپنی اپنی روحوں کے ساتھ مل جائیں ،اور پھر ٹواب یا عذاب دونوں میں ہے جس کے ستحق ہوں اے پالیس ۔ بیجسم نے نہیں ہو نگے کہ جو دنیا میں پہلے موجو زئیس تھے۔

کفار کی وجہا نکار بھی تو بہی امرفقا کہانہوں نے دنیوی اجسام کےاعاد ہ کوناممکن ومحال سمجھا ،اور پھرا نکار کر دیا، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے :

﴿ بَـلُ عَسِجِمُوا أَنُ جَاءَ هُمُ مُّنْذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَىُءٌ عَجِيبٌ. أَإِذَا مِسْنَا وَكُنَّا تُرَابًا ذَلِكَ رَجُعٌ م بَعِيْدٌ. قَـدْ عَلِمُنَا مَا تَنْقُصُ الْاَرْضُ مِنْهُمْ وَعِنْدَنَا كِتَابٌ حَفِيْظٌ ﴾ (ق:٣٢٣)

ترجمہ: '' بلکہ انہیں تعجب معلوم ہوا کہ ان کے پاس انہی میں سے ایک آگاہ کرنے والا آیا تو کافروں نے کہا کہ بدایک عجیب چیز ہے۔ کیا جب ہم مرکز مٹی ہوجا کیں گے۔ پھر بدوالہی دور (ازعش ) ہے۔ زمین جو پھھان میں سے گھٹاتی ہے وہ ہمیں معلوم ہے اور ہمارے پاس سب یاد رکھنے والی کتاب ہے''

یہاں اللہ تعالیٰ نے بڑی وضاحت سے بیئتہ سمجھا دیا کہ وہ ان کے جسموں کے ذرّات میں سے ہراس ذرّہ کو جانتا ہے جسے زمین کھا جاتی ہے۔لہذا وہ بعث کے وقت ان ذرّات کوان کے جسموں میں لوٹا کراس کھل جسم کے ساتھ اٹھائے گاجو دنیا میں اسے حاصل تھا۔



الله تعالى في ايك اورمقام برفرمايا:

﴿ وَإِذْ قَالَ اِبْرَاهِيُمْ رَبِّ آرِينَى كَيْفَ تُحْيِ الْمَوْتِيٰ قَالَ آوَلَمْ تُوْمِنُ قَالَ بَلَيٰ
وَلْكِنَ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرُهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلُ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزْءً ا ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَعْيًا وَاعْلَمُ أَنَّ اللهِ عَزِيْزٌ حَكِيْمٌ ﴾

ترجمہ: ''اور جب ابراهیم (الشیخ) نے کہا اے میرے پروردگار! جیجے دکھا تو مُر دوں کو کس طرح زندہ کرے گا؟ جناب باری تعالیٰ نے فرمایا، کیا تہمیں ایمان نہیں؟ جواب دیا ایمان توہے لیکن میرے دل کی تسکین ہوجائے گی، فرمایا چار پرندے او، ان کے گلڑے کر ڈالو، پھر ہر پہاڑ پر ان کا ایک ایک گلزار کھ دو پھرانہیں پکارو، تنہارے پاس دوڑتے ہوئے آ جا کیں گے اور جان رکھو کراللہ تعالیٰ غالب ہے چکتوں والا' (البقرة: ۲۷۰)

اس آیت کی تغییر میں حافظ این کیٹر رحمہ اللہ نے علا عِسلف کی ایک جماعت کے حوالے ہے فرمایا ہے: کہ ابراہیم الفیلائے چاروں پر ندوں کے گوشت کا قیمہ کر کے اُسے آپس میں خلط ملط کردیا، پھر ہر پہاڑ کی چوٹی پراس کا چھے حصہ رکھ دیا، پھران پر ندوں کوآ واز دی، چنا نچہ ہر پر ندے کے اجزاء فوراً جمع ہوگئے اور ہر پر ندہ اپنے پہلے جمم پر کھمل طور پہ لوٹ آیا، اور بھا گتا ہوا ابراہیم الفیلا کے یاس آگیا۔

ایک اور مقام برالله تعالی نے ارشاوفر مایا:

﴿ وَيَوُمَ يُسُحُشُرُ أَعُدَاءُ اللهِ إِلَى النَّارِ فَهُمْ يُوُزَعُونَ. حَتَّى إِذَا مَاجَآءُ وُهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبُصُوهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَاكَانُوا يَعْمَلُونَ. وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدَتُهُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُوَ خَلَقَكُمُ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَإِلَيْهُ تُسرُ جَعُونَ. وَمَاكُنتُمُ تَسْتَسِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمُ سَمُعُكُمُ وَلَاأَبُصَارُكُمُ وَلاجُلُودُكُمُ وَلَكِنْ ظَنَنتُمْ أَنَّ اللهَ لا يَعْلَمُ كَثِيْرًا مِمَّا تَعْمَلُونَ. وَذَلِكُمُ ظَنُكُمُ اللّهَ عَلَيْكُمُ اللّهِ عَلَيْهُ مَا يَعْمَلُونَ. وَذَلِكُمْ ظَنُكُمُ اللّهَ عَلَيْهُ كَثِيرًا مِمَّا تَعْمَلُونَ. وَذَلِكُمْ ظَنُكُمُ اللّهَ عَلَيْهُ مَا



ظَنْنَتُمْ بِرَبِّكُمُ أَرُدْكُمُ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَسِرِيْنَ ﴾ (ممالى ١٣٢١٩)

ترجمہ 'اورجس دن اللہ کے دخمن دوزخ کی طرف لائے جائیں گے اوران (سب) کو چمح کردیا جائے گا۔ یہاں تک کہ جب بالکل جہنم کے پاس آ جا کیں گے ان پران کے کان اوراکی آئیسیں اوران کی کھالیں ان کے اعمال کی گوائی دیں گی۔ بیا پی کھالوں ہے کہیں گے کہ تم نے تارے خلاف شہادت کیوں دی، وہ جواب دیں گی کہ جمیں اس اللہ نے تو ہے گویائی عطافر مائی جس نے ہر چیز کو بولنے کی طاقت بخشی ہے، ای نے تہمیں اول مرتبہ پیدا کیا اورای کی طرف تم سب لوٹائے جاؤگے ۔ اور تم (اپنی بدا عمالیاں) اس وجہ سے پوشیدہ رکھتے ہی نہ تھے کہ تم پر تنہارے کان اور تہماری آئیسیں اور تبہاری کھالیں گوائی دیں گی، ہاں تم یہ تھے دہم جو پچھ شہارے ہوائی نے جو تم کردہے ہواں بیں ہے۔ بہت سے اعمال سے اللہ بے خبر ہے۔ تہماری ای بدگانی نے جو تم کے اسپی کردہے ہوائی ان بی بدگانی نے جو تم

بیآ پاستے مبارکہ بھی اس بات کی دلیل ہیں کہ قیامت کے دن د نیا کے جسموں کو ہی لوٹا یا جائے گا تب بی توان کے کان ، آنکھیں اور چمڑے ان کی نافر مانیوں کی گواہی دیگئے۔

انهي آيات ك مثل الله تعالى كايد فرمان ب:

﴿ ٱلْيَوُمَ نَخْتِمُ عَلَى ٱفْوَاهِمِ وَتُكَلِّمُنَا أَيْدِيْهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُمْ بِمَاكَانُوًا يَكْسِبُونَ ﴾ (لس:١٥)

ترجمہ: ''ہم آج کے دن ان کے منہ پر مہریں لگا دیں گے اور ان کے ہاتھ ہم ہے ہا تیں کریں گے اور ان کے یا دَل گواہیاں دینگے ان کا موں کی جووہ کرتے تیے''

يُرُاللهُ تَعَالَىٰ كَافْرِ مَان بِ: ﴿ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمُ أَلْسِنَتُهُمْ وَأَيْدِيْهِمْ وَأَرْجُلُهُمُ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُوْنَ ﴾ (الور٣٣)

ترجمه: مجب كدان كے مقابلے ميں ان كى زبائيں اوران كے باتھ باؤں ان كے اعمال كى



كوابى دينك

اس حقیقت کے اثبات پر رسول اللہ وقائقہ کی سنت ہے بھی دلیل موجود ہے، چنا نچہ اس مخض کا قصہ قابل غور ہے، چنا نچہ اس مخض کا قصہ قابل غور ہے، جس نے اپنے بیٹوں کو وصیت کی کہ جب وہ مرجائے تو اس کے جم کو جلا دیں، اور پچھ را کھ مندر میں بہادیں ۔ بیٹوں نے اس وصیت کونا فذکر دیا۔ اللہ تعالی نے سمندر کو تھم دیا کہ اس کے جم کی را کھ کا ایک ایک ذیرہ باہر زکال دے بھر اللہ تعالی نے اس کا جم دیا کہ اس کی را کھ کا ایک ایک ایک ایک ایک ایک جم دیا تھا تھا ویا باز دیا ہے اس کی را کھ کا ایک ایک ایک ایک ایک جسم دیا تھا ویا باز دیا ہے اس کی را کھ کا ایک ایک ایک ایک ایک جسم جیسا تھا ویا باز دیا ہے۔ اس کی را کھ کا ایک دیے کہ اللہ تعالیٰ نے اس کا جسم جیسا تھا ویا باز دیا ہے۔ اس کی را کھ رہے ا

( صحح بخارى: ٢ - ٢٥ على مسلم: ٢٥ ١٦، يروليد الوهريرة





نام كتاب : بنيادى عقائد (مقدمة في العقيدة للقيرواني كي شرح كااردوترجمه)

مولف : فضيلة الشيخ عبدالمحن حد العباد (حفظه الله)

صفحات : ۳۳۲

مترجم : فضيلة الشيخ عبدالله ناصرر حاني (حفظه الله)

شر : مكتبه عبدالله بن سلام لترجمه كتب الاسلام



#### صغیره اور کبیره گناه بریسخهٔ

# وسائلِ بخشق

٢٠ قوله: وإن الله سبحانه وتعالى ضاعف لعباده المؤمنين الحسنات، وصفح لهم بالتوبة عن كبائر السيئات ، وغفر لهم الصغائر باجتناب الكبائر، وجعل من لم يتب من الكبائر صائرا إلى مشيئته ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ اللهَ لَا يَغْفِرُ اللهَ لَا يَغْفِرُ
 أَنُ يُشُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا ذُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يُشَاءُ ﴾

ترجمہ: اور بے شک اللہ سبحانہ وتعالی استے مومن اور موحد بندوں کی نیکیوں کو خوب بردھادیتا ہے، اوران کی تو بہت بسبب ان کے بڑے بڑے گنا ہوں کو معاف فرمادیتا ہے، اور بڑے گنا ہوں سے اجتناب کی برکت سے ان کے چھوٹے گنا ہوں سے درگر دفرمادیتا ہے، اور اگر کوئی موحد بندہ اسپے کبیرہ گنا ہوں سے توبدنہ کر پایا ہوتو اس کا معاملہ اپنی مشبعت کیے اورا گرکوئی موحد بندہ اسپے کبیرہ گنا ہوں سے توبدنہ کر پایا ہوتو اس کا معاملہ اپنی مشبعت کے تحت فرمالیتا ہے۔ ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَفْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشْرَكَ بَهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشْرَكُ فِي اللهِ ال

ترجمہ:''اللہ تعالیٰ شرک کومعاف نہیں قرما تا اور شرک کے علاوہ جس گناہ کو چاہے معاف فرمادے'' (النساہ: ۴۸)

#### شرح

(يهال چندامورغورطلب بين)

(۱) الله رب العزت اپنے بندول کی نیکیوں کا جروثو اب خوب بڑھا کرعطافر ما تا ہے اور سد اس کاعمین فضل ہے۔ جبکہ گناہ کی جزاء ،اس کے برابر (یعنی ایک ہی)عطافر ما تا ہے ،اور سیاس کا عمینا عدل ہے۔

### الماري ال

الله تعالى كافران ب: ﴿ مَنْ جَاءَ بِالْمَحَسَنَةِ فَلَهُ عَشُرُ أَمْنَالِهَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِنَةِ فَلا يُجُزى إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمُ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ (الانعام: ١١٠)

ا ترجمہ: 'جو شخص نیک کام کرے گا اس کواس کے دی گناملیں کے اور جو شخص یُرا کام کرے گا اس کواس کے برابر ہی سزاملے گی اوران لوگوں برظلم نہ ہوگا''

يُرِفر مالا: ﴿ مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِنْهَا وَهُمْ مِّنْ فَزَعٍ يُؤْمَنِذِ الْمِنُونَ. وَمَن جَآءَ بِالسَّيِنَةِ فَكُبَّتُ وُجُوهُهُمْ فِي النَّارِ هَلْ تُجْزَوُنَ إِلَّا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾

ترجمہ: ''جو خض نیک عمل لاے گا ہے اس ہے بہتر بدلہ ملے گا اور وہ اس دن کی گھراہ ہے ہے۔ بے خوف ہو نئے ۔ اور جو گر اُن کیکر آئیں گے وہ اوند مصر مند آگ بیں جھو تک دیتے جا کیں گے۔ صرف وہی بدلہ دیتے جاؤ کے جوتم کرتے رہے'' (انمل: ۹۰،۸۹)

ثِيرْقَرَمَايَا: ﴿ مَنُ جَمَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَاوَمَنُ جَآءَ بِالسَّيِّنَةِ فَلا يُجُرَى الَّذِيُنَ عَمِلُوا السَّيِّنَاتِ إِلَّا مَاكَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ (القمص:٨٨)

ترجمہ: ' بوقض نیکی لائے گا اے اس ہے بہتر ملے گا اور جوکوئی پُرائی کیکرآئے گا تو ایسے بد اعمالی کرنے والوں کوان کے انہی اعمال کا بدلہ دیا جائے گا جو وہ کرتے تھے''

يُرْفرا با: ﴿ مَشَلُ الَّـٰذِيُـنَ يُنَـٰفِقُونَ أَمُوالَهُمْ فِي سَبِيْلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنَبَتَتُ سَبُعً سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنَبُلَةٍ مِّاتَةُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضْعِفُ لِمَنْ يَّشَاءُ وَاللهُ وَاسِعٌ عَلِيهُمْ ﴾

ترجمہ:''جولوگ اپنامال اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کرتے ہیں ان کی مثال اس وائے جیسی ہے جس میں سے سات بالیان کلیں اور ہر بالی میں سو دانے ہوں ، اور اللہ تعالیٰ جیے جا ہے بڑھا چڑھا کرد سے اور اللہ تعالیٰ کشادگی والا اور علم والا ہے'' (البقرة: ۲۹۱)

نِيزِفْرِما بِإِ: ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقُوِ صُ اللهُ قَرْضًا حَسَنًا فَيُصَلِّعِفَهُ لَهُ أَضُعَافًا كَثِيْرَةً ﴾ ترجمه: "ايباليمي كوتى ہے جواللہ تعالی كواچھا قرض دے پس اللہ تعالی اسے بہت بوھاج معا آم



عطافرمائ (البقرة:٢٣٥)

رسول الشفيك في ارشاد فرمايا ب:

[كل عمل ابن آدم يضاعف ؛ الحسنة بعشر أمثالها إلى سبع مائة ضعف، قال الله عزوجل : الا الصوم فإنه لي وأنا اجزى به ..... الحديث ]

ترجمہ:[ابن آدم کے برطل کے اجروالواب کوخوب بڑھادیا جاتا ہے، چنا نچہ ایک نیکی دس گنا سے سات سوگنا تک بڑھ جاتی ہے۔اللہ تعالی فرما تا ہے: روز ہے علاوہ، کہ وہ تو میرے لئے ہے اور بیس بی اس کی بڑاء دو لگا۔(اس عدیث کوامام سلم نے اپٹی سیح (۱۱۵۱) بیس بروایت ابوھر برۃ شنل فرمایاہے)

صحیح بخاری (۱۳۹۱) اور صحیمسلم (۱۳۱) میں ہے:

عن ابن عباس رضى الله عنهما ،عن النبى مَنْاتِنْهُ فيماير ويه عن ربه عز وجل قال: [ ان الله كتب الحسنات والسيئات ، ثم بين ذلك ، فمن هم بحسنة فلم يعملها كتبها الله له عنده يعملها كتبها الله له عنده عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، ومن هم بسيئة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو هم بها فعملها كتبها الله له سيئة واحدة]

ترجمہ: عبداللہ بن عباس رضی اللہ عظم نجی ہے ہے دوایت کرتے ہیں، جو نجی اللہ اپنے اب سے روایت فرماتے ہیں: فرمایا: [ب شک اللہ تعالیٰ نے نیکیوں اور گناہوں کو لکھنے کا ایک نظام بیان فرمایا ہے، جس فخص نے کسی نیکی کا ارادہ کیا لیکن وہ نیکی نہ کرسکا، تو اللہ تعالیٰ اس کیلئے اپنے پاس ایک عمل نیکی کا تواب کھے لیتا ہے، اورا گروہ کسی نیکی کا ارادہ کرلے بھروہ نیک عمل انجام دے وے، تو اللہ تعالیٰ اس کیلئے اپنے پاس دس گناسے لیکرسات سوگنا تک، بلکہ اس سے بھی زیادہ کئی

### 

گنا تک بوھا کرلکھ لیتا ہے، اور جو بندہ کسی بُرائی کا ارادہ کر لے، لیکن وہ یُرائی نہ کر سکا تو اللہ تعالیٰ اس کیلئے اپنے پاس ایک مکمل نیکی لکھ لیتا ہے، اور اگر برائی کا ارادہ کرکے اے اپنا بھی لیا تو اللہ تعالیٰ صرف ایک بی یُرائی لکھتا ہے]

اور یہ بھی اللہ تعالی کافضل واحسان ہے، کہ جو بندہ با قاعدگی ہے نیک انگال افتقیار کیئے رہتا ہے، پھرکسی مرض یاسفری وجہ ہے وہ ممل چھوٹ جاتا ہے تو اللہ تعالی اس کے مرض اور سفر کی حالت میں (عمل چھوٹ جانے کے باوجود) اے اتنا ہی اجروثو اب عطافر مادیتا ہے جتنا بحالتِ صحت واقامت، اس عمل کی انجام دہی پرعطافر ما یا کرتا تھا۔

چنا نچر بخاری (۲۹۹۲) میں ابوموی اشعری کا استعرادی ہے، رسول النطقة نے فرمایا: [اذا مرض العبد او سافر كتب له مثل ما كان يعمل مقيما صحبحا] ليعنى: [جب بنده يَهار پر جائے ياكس سفر پرروانه بوجائے تواس كيلئے (معمول كے عمل ميں ناخد كے باوجود) وہ كم ل ثواب لكور ياجا تا ہے جو تيم ياضحت مند بونے كى حالت ميں ملاكرتا تھا] (۲) صغيره اوركير وگنا بول ميں فرق:

کبیره گناه ده بین جن کے ارتکاب پرشرعی حد کی تعزیر به و، بالعنت ، یا خضب ، یا جہنم ، یا برباد کا عمل کی وعید مو۔ جبکہ صغیره گناه ده بین جواس تعزیر بیا وعید سے خالی بوں۔

كبيره كناه توبيب معاف موترين جيها كدالله تعالى فرمايا

﴿ قُلْ يَغِبَادِيَ الَّذِينَ اَسُرَقُوا عَلَى أَنْفُسِهِمُ لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَّحْمَةِ اللهِ إِنَّ اللهُ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيْعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيْمُ ﴾ (الزمز:٥٣)

ترجمہ: ''(میری جانب سے) کہدوکہ اے میرے بندو! جنہوں نے اپنی جانوں پرزیادتی کیا ہے تم اللّٰہ کی رحمت سے ناامید شہوجاؤ، بالیقن اللّٰہ تعالیٰ سارے گنا ہوں کو بخش دیتا ہے، واقعی وہ بری بخشش بردی رحمت والا ہے''

# المناور المناو

نیز قرمایا: ﴿ وَالَّـذِیْنَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ طَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكُووْااللهُ فَاسْتَغَفَرُوُا لِلْانُوْبِهِمْ وَمَن يَّغُفِرُ الذَّنُوبَ إِلَّا اللهُ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَافَعَلُوا وَهُمْ يَعَلَمُونَ ﴾ ترجمه: "جبان سے کوئی ناشانستہ کام ہوجائے یا کوئی گناہ کر پیٹیس تو فوراً اللہ کا ذکر اوراپنے گناہوں کیلئے استغفار کرتے ہیں، فی الواقع اللہ تعالیٰ کے سوااورکون گناہوں کو بخش سکتا ہے؟ اور وہ لوگ ہا وجود علم کے کی مُرے کام پراژنیں جاتے" (آل عمران: ۱۳۵)

ثِيرْقرمايا:﴿ يَسَانَّيُهَا الَّسَدِيُسَ آمَنُوا تُوبُوا إِلَى اللهِ تَوْبَةَ نَّصُوُحًا عَسَى رَبَّكُمُ أَنْ يُكَفِّرَ عَنْكُمُ سَيِّنَاتِكُمُ وَيُدُخِلَكُمُ جَنَّتِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ ﴾ (التحريم: ٨)

ترجمہ:''اے ایمان والو!تم اللہ کے سامنے کچی خالص توبہ کرو۔قریب ہے کہ تمہارا رب تمہارے گناہ دورکردےاور تمہیں الی جنتوں میں داخل کرے جن کے بیچے نہریں جاری ہیں'' کچی اور خالص تو بدکی تین شرائط ہیں:

الف : جس گناہ سے تو بہ تقصود ہو اسے عملی طور پر چیوڑ دے اور کھمل کنارہ کشی اختیار کرلے۔ ب : اس گناہ پرشرمندہ اور نادم ہو۔

ج: ال گناه کوآئنده بھی نہ کرنے کا پختہ عزم کرلے۔

ادراگراس گناہ کا تعلق حقوق العبادے ہوتو ایک چوتھی شرط عائد ہوجاتی ہے اوروہ یہ کہ ان حقوق کے تعلق سے اپنادامن صاف کرائے، جس کی صورت یہ ہے کہ اگر کسی کی مال کے تعلق سے حق تلفی کی ہے تو وہ مال اسے لوٹادے، اوراگر غیبت یا بہتان طرازی کے ذریعہ کسی بھائی کو دریعے آزار کیا ہے تو اس سے معانی طلب کر لے، وغیر ہ۔

الله تعالى فرمايا -: ﴿ وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا آيَّة المُوْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُقُلِحُونَ ﴾ ترجمه: "اعملمانواتم سب كسب الله كي جناب عن توبكرونا كم تم نجات ياو" (النور: ٣١) فير قرمايا -: ﴿ قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَنْتُهُوا يُغْفَرُ لَهُمُ مَّاقَدُ سَلَفَ ﴾ (الانفال: ٣٨)



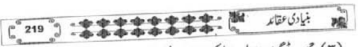
ترجمہ:'' آپان کافروں سے کہدد بچتے ! کداگر ہیلوگ باز آ جا نئیں توان کے سارے گناہ جو پہلے ہو چکے ہیں سب معاف کردیتے جا نئیں ھے'' پہلے ہو چکے ہیں سب معاف کردیتے جا نئیں ھے''

اس آیت کریمہ اللہ تعالی تو برکرلینے اورائے یکسر چھوڑ دینے سے معاف فرمادیتا ہے، تو بقیہ تمام گناہ تو کفرے کہیں چھوٹے ہیں، اگران سے بچی تو برکی جائے تو وہ کہیں زیادہ بخشش کے لائق ہیں۔

وہ کمیرہ گناہ جس پر دنیا میں اقامتِ حد کی تحزیر لا گوہوتی ہے، اگراس کے مرتکب شخص پروہ حد قائم کردی جائے تو وہ اس کا کفارہ بن جاتی ہے؛ کیونکہ اہل النة والجماعة کے نزدیک حدوداس نقص کو پوراکردیتی ہیں جوگناہ کے ارتکاب سے واقع ہوجا تاہے۔

اس کے علاوہ حدود کی اقامت میں مرتکب گناہ کے ساتھ ساتھ، دوسر بے لوگوں کیلئے بھی زیر وتو بخ اور سعیہ کا پہلوہوتا ہے۔عبادۃ بن صامت اللہ سے مروی ہے، رسول اللہ اللہ کے اردگرد صحابہ کرام کی ایک جماعت بیٹھی ہوئی تھی، آپ اللہ فیضے نے فرمایا:

[ جھے بیعت کرو کہ تم اللہ تعالی کے ساتھ بھی شرک نہ کرو گے ، نہ چوری کرو گے ، نہ ذنا کرو گے ، نہ ذنا کرو گے ، نہ والے بہت الرام تراثی اور بہتان طرازی کرو گے ، اور نہتان طرازی کرو گے ، اور نہتان طرازی کرو گے ، اور نہتان طرازی کرو گے ، اور نہی نئی کے کاموں میں نافر مانی کرو گے ، جس نے ان تمام امور کے تعلق سے وفا کی اس کا اللہ تعالی پر اجر فابت ہوجائے گا اور جس نے ان میں ہے کی گناہ کا ارتکاب کر ایا اور اسے دنیا میں مزادے دی گئی تو وہ مزااس کیلئے کفارہ بن جائے گی ، اور جس نے ان میں ہے کی گناہ کا ارتکاب کیا اور اللہ تعالی کی مرضی و مشیعت کے تحت ہے ،
کیا اور اللہ تعالی نے اس گناہ پر پر دہ ڈال دیا ، تو وہ گناہ اللہ تعالی کی مرضی و مشیعت کے تحت ہے ،
پا ہے تو معاف فر مادے ، اور چا ہے سزا دے دے ۔ ] چنا نچی ہم نے ان تمام امور پر نجی تھے کے باتھ پر بیعت کر لی۔ (اس حدیث کو امام بخاری نے اپنی صحیح (ص: ۱۸) اور مسلم نے اپنی صحیح اس دوایت فر مایا ہے )



(٣) چھوٹے گناہ،اعمالِ صالحہ کی انجام دی کی برکت سے معاف ہوجاتے ہیں، نیزید کہ اگر بندہ بڑے گناہوں سے اجتناب کرتا ہے تو بھی اس کے چھوٹے گناہ معاف کردیتے جاتے ہیں،جیسا کہ اللہ تعالی نے فرماہا:

﴿ إِنْ تَسَجُتَيْبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوُنَ عَنَهُ لُكَفِّو عَنْكُمُ سَيِّنَاتِكُمُ وَنُدُخِلُكُمُ مُّذُخَلاكُرِيْمًا ﴾ (النمام:٣١)

ترجمہ:''اگرتم ان بوے گناہوں سے بیچے رہو گے جن سے تم کوشع کیا جا تا ہے تو ہم تمہارے چھوٹے گناہ دور کر دینگے اور عزت و ہزرگی کی جگہ داخل کرینگے''

امام مسلم نے اپنی صحیح (۲۲۸) میں عثمان بن عفان عصب روایت فر مایا ہے، فر ماتے ہیں میں نے رسول التعلق کو ریفر ماتے ہوئے سنا:

[ ما من امرئ مسلم تحضره صلاة مكتوبة فيحسن وضوء ها وخشوعها وركوعها إلا كانت كفارة لما قبلها من الذنوب ما لم يؤت كبيرة، وذلك الدهر كله ٢

ترجمہ: جس مسلمان آ دمی پرفرض نماز کا وقت آ جائے ، اور وہ ایسے طریقے سے وضوکرے اور نماز کے خشوع اور رکوع و بچود کی مکمل حفاظت کرے تو وہ نماز اس کے پیچھلے گنا ہوں کا کفارہ بن جاتی ہے، بشر طیکداس نے کبیرہ گناہ کا ارتکاب نہ کیا ہو، اور پیسلسلہ عمر مجرقائم رہتا ہے ] صحیصہ ا

سيح مسلم (٢٣٣) على من الوهرية ها عصروى برسول المعلقة في ارشاوفر مايا:

[ الصلوات الخمس ، والجمعة الى الجمعة ، ورمضان الى رمضان ،
 مكفرات ما بينهن اذ اجتنبت الكبائر ،

ا پانچوں نمازیں ،اورا یک جعد دوسرے جمعہ تک ،اورا یک رمضان دوسرے رمضان تک ، نج سے گنا ہوں کا کفارہ ہیں ، بشر طیکہ بڑے گنا ہوں سے اجتناب کرلیا جائے ]

## الماري مقام الماري الما

صغیرہ گناہوں کا معاملہ بوجہ اصرارائتہائی خوفناک اور ہیپتناک ہوجاتا ہے، جبکہ کبیرہ گناہ پر ندامت ویشیمانی اے مائدکردیتی بلکہ مٹادیتی ہے۔ مصرف میں مصرف مضعیم بروقیا

عبدالله بن عباس رضی الله عنهما کا قول ہے:

" لاصغيرة مع الاصرار ولاكبيرة مع الاستغفار"

ایتی " چھوٹا گناہ اگر بار ہار کیا جائے تو وہ چھوٹا نہیں رہتا ، اور بڑے گناہ ہے اگر تو بہر لی جائے

تووہ مٹ جاتا ہے''

(٣) بندہ مسلم اگر کسی بڑے گناہ کا ارتکاب کرے اور تو بہ کرنے ہے قبل موت کا شکار ہوجائے تو (بوجہ حسنِ عقیدہ) اس کا معاملہ اللہ رب العزت کے میر دہے چاہے تو عذاب میں جتلا کر دے، اور جاہے معاف کر دے۔

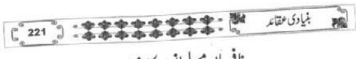
الله تعالى كا قرمان إن الله آلا يَعْفِرُ أَنْ يُشُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يُشُوتُكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يُشَاءُ وَمَن يُشُرِكُ بِاللهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثُمَّا عَظِيمًا ﴾ (الناء: ٨٨)

ترجمہ: '' بلاشبراللہ تعالی شرک کوتو معاف نہیں فرما تاء اس کے علاوہ جے جاہے معاف فرمادے اور جس نے شرک کیا اس نے برا حجوث بائدھا''

يْرَفْرِمايا: ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَغْفِرُ اَنَ يُشُرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ وَمَنْ يُشُرِكُ بِاللهِ فَقَدُ ضَلَّ ضَلَّلامِبَعِيدًا ﴾

ترجمہ: ' بلاشبداللہ تعالی شرک کوتو معاف نہیں فرما تا، اس کے علاوہ جے جاہے معاف فرماد > اور جس نے شرک کیاوہ پر لے درجہ کا گمراہ ہوگیا''

عبادة بن صامت الله کی ندکوره صدیث میں بیربیان مو چکا:[...جس نے ان میں ہے کی گناه کا ارتکاب کیااوراللہ تعالی نے اس گناه پر پرده ڈال دیا، تو وہ گناه اللہ تعالیٰ کی مرضی ومشیت سے جست ہے، جا ہے تو معاف فرمادے، اور جا ہے سزادے دے۔]



# نافرمأن مسلمانون كاانجام

١ - قوله: "ومن عاقبه الله بناره أخرجه منها بايمانه فأدخله به جنته ﴿ فَمَن يُعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيرًا يُرَةً ﴾ ويخرج منها بشفاعة النبي عَلَيْكُ من شفع له من اهل الكبائر من امته "

ترجمہ: ''اورجس (مسلمان) کواللہ تعالیٰ جہنم کی آگ کی سزادے گا اسے جہنم سے بوجہ
اس کے ایمان ، تکال دے گا ، مجرایمان کی برکت سے جنت میں داخل کردے گا: '' پس جس
نے ایک ذرہ کے بقدر نیکی کی وہ اسے ضرور دیکھے گا' اللہ تعالیٰ جہنم سے نجی تفاق کی شفاعت
کی وجہ سے آپ میں تعلیٰ کی امت کے بہت سے اہلی کہا ترکو، جس جس کی آپ میں شفاعت
کریں گے، تکال دے گا۔''

#### شرح

جس شخص نے کی گناہ کیبرہ کا ارتکاب کیا ہو، پھروہ کچی توبہ کرلے تو اللہ تعالیٰ اے معاف فرمادے گا، کیکن جو شخص گناہ کمبیرہ کے ارتکاب کے بعد، توبہ کیئے بغیر مرگیا تواس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے کردے، چاہے تو معاف فرمادے اور چاہے جتلائے عذاب کردے۔ جیسا کہ اللہ عزوجل کا فرمان ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَعُفِورُ أَنُ يُّشُوكَ بِهِ وَيَعُفِورُ مَا دُوُنَ ذَلِكَ لِمَنُ يَّشَاءُ ﴾ ترجمه: "الله تعالى شرك كومعاف نبيس فرماتا اورشرك كے علاوہ جس مناه كو چاہے معاف فرمادے " (التماء ٢٨٠)

جہم میں داخل ہونے والے لوگ دومتم کے ہو تگے:

(۱) ایک کفار، پیچنم میں بھیشدر ہیں گے،ان کے باہرآنے کی کوئی سیل نہیں ہوگی،جیسا کہ

# بإدى عقائد

الله عزوجل كافرمان ب:

ا ﴿ إِنَّهُ مَن يُشُرِكُ بِاللهِ فَقَدُ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُوَمَا للهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَاهُ النَّارُومَا للظَّالِمِينَ مِن أَنْصَالٍ ﴾ (المائدة: ٤٢)

ترجمہ: ''یقین مانو کہ جو شخص اللہ کے ساتھ شریک کرتا ہے اللہ تعالیٰ نے اس پر جنت حرام کردی ہے، اس کا ٹھکا نہ جہنم ہی ہے اور گئنگا روں کی مدوکر نے والا کوئی نہیں ہوگا''

نیز قرمایا: ﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَعُفِو أَنْ يُشُوكَ بِهِ وَيَعْفِو مَا دُوُنَ ذَلِكَ لِمَنُ يَشَاءُ ﴾ ترجمہ: "الله تعالی شرک کومعاف نہیں قرماتا اور شرک کے علاوہ جس گناہ کو چاہے معاف قرمادے" (النسام: ۸۸)

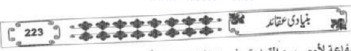
(۲) دوسری شم نافر مان مسلمانوں کی ہے، بیاوگ جب جہنم میں واقل ہو کی تواہی جرم کے بقدرعذاب جمیلیں گے۔ پھراپنے ایمان اور شفاعت کرنے والوں کی شفاعت کی برکت سے جہنم نے لگل آئیں گے۔

رسول التعافية كا فرمان ہے:

ترجمہ: [اللہ تعالی اہلِ جنت کو جنت میں ، اور اہلِ جہنم کو جہنم میں داخل فرمائے گا ، گھر کے گا:
و کیھو، جس شخص کے دل میں رائی کے دانے کے برابرائیان ہوا ہے جہنم سے نکال لو، چنا نچے بہت
ہے جہنمیوں کو جبکہ وہ کو کلہ ہو چکے ہو تکے ، جہنم سے نکال لیا جائے گا۔ گھروہ نہرالحیاۃ یا نہرالحیا شا ڈال دیے جا کیں گے ، اس میں وہ اس طرح پروان چڑھیں گے جیسے دانہ نہر کے جاری پانی کے
کنارے اُستما اور نشونما پاتا ہے ، تم و کیسے نہیں وہ کس طرح زرور نگ ، بل کھائے لگتا ہے ۔ آ

(اس حدیث کو بخاری (۲۲) اور مسلم (۲۰ س) نے بروایت ابر سعید خدری چھانی فرمایا ہے )
درسول اللہ مقالیقہ کی ایک اور حدیث ہے :

[لكل نبي دعوة مستجابة، فتعجل كل نبي دعوته، وإني اختبأت دعوته



شفاعة لأمتى يوم القيامة ، فهي نائلة إن شاء الله من مات من أمتى لايشرك بالله شيئا]

ترجمہ:[ہرنی کو ایک دعاء متجاب عطافر مائی گئی ہے، ہرنی نے اپنی وہ دعاء متجاب دنیا ہی
من طلب کرلی، میں نے اپنی وہ دعا قیامت کے دن اپنی امت کی شفاعت کیلئے چھپار کھی ہے،
میری شفاعت میری امت کے اس فرد کو حاصل ہوگی جو اس طرح مرا کہ اس نے اللہ تعالیٰ کے
میری شفاعت میری امت کے اس فرد کو حاصل ہوگی جو اس طرح مرا کہ اس نے اللہ تعالیٰ کے
ماتھ شرک نہ کیا] (اس حدیث کو امام بخاری نے اپنی سیح (۱۳۳۳) اور امام مسلم نے اپنی سیح (۱۳۳۸)
میں بروایت ابو هریرة پی اتفال کیا ہے)

نافرمانوں کے جہنم سے خروج کیلئے شفاعت کی احادیث درجہ 'تواٹر تک پینچتی ہیں۔ واضح ہو کہ شرعی نصوص میں بعض مسلمان نافر مانوں کیلئے ہمیشہ جہنم میں رہنا ندکور ہے۔جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

َ ﴿ وَمَنُ يَقْتُلُ مُوْمِنًا مُتَعَمِّدًا فَجَزَاءُهُ جَهَنَّمُ خَالِدًا فِيُهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدُّلَهُ عَذَابًا عَظِيْمًا ﴾ (الساء:٩٣)

ترجمہ: ''جوکوئی کی مؤمن کوقصداً قتل کرڈالے،اس کی سزادوز نے جس بیں وہ بمیشدرے گا،اس پراللہ تعالی کاغضب ہے،اسے اللہ تعالی نے لعنت کی ہےاوراس کے لئے پرداعذاب تیار کررکھائے''

اورجيها كدرمول التعلقة كي ايك حديث ب:

ترجمہ: [جم شخص نے پہاڑے گر کرخودکئی کی وہ جہنم کی آگ میں ہمیشہ ہمیشہ رہے گا، اور یوں ہی او نچائی سے گر تارہے گا، اور جم شخص نے زہر پی کرخودٹی کی ، وہ جہنم کی آگ میں ہمیشہ بمیشہ رہے گا اس کا زہراس کے ہاتھ میں ہوگا جس کے وہ گھونٹ بحر تارہے گا اور جس نے لوہ کے تیز دھارآ لہ سے خود کئی کی ، اس کے ہاتھ میں وہی چیز دھارآ لہ تھا دیا جائے گا اور وہ جہنم کی

# الماري عقام الماري عقام الماري عقام الماري ا

آگ میں بھیشہ بھیشہ رہے گا اوراس آلے کو اپنے بیٹ میں گھونیتا رہے گا]

ا(اس صدیث کو بخاری (۵۷۷۸) اور مسلم (۱۷۵) نے بروایت ابوطریرۃ عظیہ نقل فرمایاہ )

واضح ہو کہ ان دونوں نصوص اوراس شم کے دیگر نصوص میں (بحض نا فرمانوں کیلئے) ذکر کردہ

بین کی بہتی کہلاتی ہے، جس مے مراد لہا عرصہ جہنم میں رہنا ہے، اس سے مراد دہ خلود یا بینیگی

نہیں ہے جو کفار کے جق میں فہ کور ہے ۔ یعنی کفار جہنم میں اتنا عرصہ دہیں گے، جس کی کوئی نہایت

نہیں ہوگی۔ (نا فرمان مسلمانوں کیلئے جہنم کی بینیگی اس لئے نہیں ہے کہ) شرک کے علادہ ہرگناہ

کی بخشش اللہ تعالی کی مشیعت کے تحت ہے جیسا کہ اللہ تعالی کا فرمان ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغُفِورُ أَنُ يُّشُرَكَ بِهِ وَيَغَفِّرُ مَا دُوُنَ ذَٰلِكَ لِمَنْ يَّشَاءُ ﴾ ترجمه: "الله تعالی شرک کومعاف تبیس فرماتا اور شرک کے علاوہ جس گناہ کو جاہے معاف فرمادے" (النسام: ۸۸)





### جنت اورجهنم

#### شرح

(جنت اورجہم كےسلسله ين يهال بهت ى باتى بيان بوئى بين:)

(۱) جنت اورجہنم دونوں پیدا کی جا چکی ہیں اور اس وقت بھی موجود ہیں۔ جنت اللہ تعالیٰ کے دوستوں کا گھرہے جبکہ جہنم دشمنوں کا۔

چندآ يات يُشِي خدمت بين جن من بيبات مُركز بكر جنت الله تعالى كدوستول كا كرب: ﴿ وَالسَّابِ هُونَ الْاوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْاَنْصَادِ وَالَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُمُ بِإِحْسَانِ رَضِى اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّلُهُمْ جَنَّتٍ تَجُرِى تَحْتَهَا الْأَنْهُرُ خَالِدِيْنَ فِيْهَا



أَبَدًا ذَٰلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيْمُ ﴾ (التوبة: ١٠٠)

ی ترجمہ: ''اور جومہا جرین اور انصار سابق اور مقدم بیں اور جیتے لوگ اخلاص کے ساتھ ان کیا پیرو بیں اللہ ان سب سے راضی ہوا اور وہ سب اس سے راضی ہوئے اور اللہ نے ان کیلئے ایسے باغ مہیا کرر کھے بیں جن کے بیچے نہریں جاری ہوں گی جن میں ہمیشدر بیں گے میہ بردی کا میا بی ہے''

يْرِفْرِ اللهِ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةِ مِّنْ رَّبِكُمْ وَجَنَّةٍ عَرُضُهَا السَّمُوَاتُ وَالْاَرْضُ أُعِدَّتُ لِلْمُتَّقِيْنَ ﴾ (آل عمران:١٣٣)

ترجمہ:''اوراپنے رب کی بخشش کی طرف اوراس کی جنت کی طرف دوڑ وجس کا عرض آسانوں اورز بین کے برابر ہے، جو پر ہیزگاروں کیلئے تیار کی گئی ہے''

يُرْفرايا: ﴿ سَابِقُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّنُ رَّبِكُمُ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا كَعَرُضِ السَّمَاءِ وَالْآرْضِ أُعِدَّتُ لِلَّذِيْنَ ءَ امَنُوا بِاللهِ وَرُسُلِهِ ﴾ (الحديد:٣١)

ترجمہ:''(آؤ) دوڑواپے رب کی مغفرت کی طرف اوراس جنت کی طرف جس کی وسعت آسان وزمین کی وسعت کے برابر ہے بیان کیلئے بنائی گئی ہے جواللہ پر اوراس کے رسولوں پر ایمان رکھتے ہیں''

نيز چند آيات تحرير كى جاتى بين بن بين بين بين بين المنطقة على كوشمنول كالمحكاشب في وَيُعَذِّبَ المُسْفِقِينَ وَالْمُنْفِقَاتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشُرِكَاتِ الطَّآنِينَ بِاللهِ ظَنَّ السَّوْءِ عَلَيْهِمُ وَالْعَنَهُمُ وَأَعَدَّ لَهُمُ جَهَنَّمَ وَسَاءَ ثَ مَصِيرًا ﴾ (الفتح: ٢)

ترجمہ: ''اورتا کہ ان منافق مردوں اور منافق عورتوں اور مشرک مردوں اور مشرکہ عورتوں کو عداب کرے جو اللہ تعالیٰ کے بارے میں بدگھانیاں رکھنے والے ہیں، (دراصل) انہیں پریُرائی کا



پھیراہے،اللہ تعالیٰ ان پر ناراض ہوا اور انہیں لعنت کی ان کیلئے دوزخ تیار کی اور وہ بہت یُر ی لوشنے کی جگہہے''

> نیز فرمایا: ﴿ وَاتَّقُوا النَّارَالَّتِي أُعِدَّتُ لِلْكَا فِرِيْنِ ﴾ (آل عران:١٣١) ترجمه: "اوراس آگ عدروج كافرول كيلئ تياركي كي بيئ

يْرِفْرِمَايَا: ﴿ فَاتَقُوا النَّارَالَّتِي وَقُودُ هَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ لِلُكَا فِرِيْنِ ﴾ (البقرة:٣٣)

ترجمہ: ''اس آگ ہے بچوجس کا ایندھن انسان اور پھر ہیں ، جو کا فروں کیلئے تیار کی گئی ہے'' احادیث ہے بھی میہ بات ثابت ہوتی ہے کہ جنت اور جہنم اس وقت موجود ہیں ، چنا نچے عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنھما ہے مروی ، مورج کربن کی نماز والے قصہ میں یہ بات ذکور ہے :

[صحابہ کرام نے کہا: یا رسول اللہ واللہ نماز میں ہم نے آپ (علیقہ ) کو دیکھا کہ آپ واللہ انہ واللہ کے بڑے بڑے بڑے بڑے بڑے ہوئے بھی دیکھا۔

نے آگے بڑھ کر کوئی چیز اٹھائی ہے ، پھر ہم نے آپ (علیقہ ) کو پہنچے ہٹے ہوئے بھی دیکھا۔

رسول اللہ واللہ نہ نے فرمایا: میں نے جنت دیکھی تھی ، آگے بڑھ کر جنت کے پچلوں کا ایک خوشہ اٹھانا عاب اگر میں وہ خوشہ اٹھا کر لے آتا تو جب تک دنیا قائم رہتی تم سب ملکر اسے کھاتے ہی رہتے ۔ پھر مجھے جہنم دکھائی گئی ، اس جیسا خوف ناک منظر میں نے آج تک نہیں دیکھا، اور میں نے دیکھا کہ جہنم میں خوا تین کی تعدا دزیادہ ہے ۔۔۔ الحدیث اِن صحیح کو امام بخاری نے اپنی سمجے نے دیکھا کہ جہنم میں خوا تین کی تعدا دزیادہ ہے ۔۔۔ الحدیث اِن سحیح کو امام بخاری نے اپنی سمجے

جنت اورجہنم کے اس وقت موجود ہونے کوشلیم نہ کرنے والوں پررد

بعض امل بدعت مثلاً معتزله، جنت اورجہنم کے اس وقت موجود ہونے کو تنگیم نیس کرتے ، ان کا کہنا ہے کہ جنت اور جہنم کو قیامت ہے قبل پیدائیس کیا جاسکتا ؛ کیونکہ قیامت ہے قبل ان کا پیدا کیا جانا عبث ہے، کیونکہ اس طرح بیدونوں ایک طویل عرصہ اس طرح گزاریں گیس کہ جنت



انقاع كرنے والاكونى تبيں اور چہم صضرر باتے والاكوئى تبين؟

٨ حز له كايةول باطل إ، اوراس أول ك بطلان كى كى وجوه ين:

(۱) بے شارآیات واحاد بیث ان کے قیامت سے قبل پیدا کیئے جانے اوراس وفت بھی موجود ہونے پر دلالت کررہی ہیں۔ (معتز لہ کا قول ان تمام نصوص کا انکار ہے)

(٢) (جنت كاوجودعبث نيس ٢) بلكه اس كاس وقت موجود مون بيل لوكول كيك ترغيب

وتشويق كاپهلوموجود ب،اى طرح جنم كے موجود مونے من تحذيرة تخويف كاپهلوب-

(۳) کتاب وسنت کے بہت ہے نصوص میں وارد ہے کہ قیامت ہے بھی جنت کی نعمتوں ہے انتخاع کی صور تیں موجود ہیں، ای طرح قیامت ہے بھی جنم کے عذاب سے حصول ضرر کے مواقع بھی۔

قیامت ہے قبل جہنم کا عذاب لاحق ہونے کی دلیل اللہ تعالیٰ کا آل فرعون کے بارہ میں سے فرمان ہے:

﴿ اَلنَّارُ يُعُرَضُونَ عَلَيْهَا عُدُوًّا وَّعَشِيًّا وَيَوْمَ تَقُوُمُ السَّاعَةُ أَدُخِلُوا آلَ فِرْعَوْنَ اَشَدَّ الْعَذَابِ ﴾ (الغافر:٣٩)

ترجمہ:''آگ ہے جس کے سامنے یہ ہرضج شام لائے جاتے ہیں اور جس دن قیامت قائم ہوگی (فرمان ہوگا کہ)فرعونیوں کا سخت ترین عذاب میں ڈالؤ'

اس آیتِ کریمہ سے ثابت ہور ہاہے کہ آلِ فرعون کو ان کی قبروں میں جہنم کی آگ ہے۔ عذاب دیا جار ہاہے، پھر جب قیامت قائم ہوگی تو انہیں اس سے بھی بخت عذاب میں پھل کر دیا جائے گا۔

بنت کی تعمقوں ہے قبلِ قیامت حصولِ نفع کی دلیل وہ حدیث ہے جس بیس شہداء کی روحوں کو سبز پرندوں کی شکل دینے کا ذکر ہے ،ان کے ساتھ روش فکہ ملیں ہوگی جوعرش کے ساتھ مطلق ہوگی ، وہ روحیں جنت میں جہاں چاہیں گی چہتی رہیں گی ، کچراپنی قند ملوں میں لوٹ آئیں گی -(صحیح مسلم (۱۸۸۷) بروایت عبداللہ بن مسعود هار)



منداجر (۱۵۷۷) میں امام احمد بن طنبل ، امام شافعی سے وہ امام مالک سے وہ ابن شھاب زہری سے وہ عبدالرحمٰن بن کعب بن مالک سے اور وہ اپنے باپ کعب بن مالک سے روایت کرتے ہیں، رسول الشفاقی نے ارشادفر مایا:

ترجمہ:[ بے شک مؤمن کی روح ، بشکل پرندہ جنت کے درخت کے ساتھ معلق ہوتی ہے ، جب قیامت قائم ہوگی تو اللہ تعالیٰ اس روح کواس کے جسم کی طرف لوٹادے گا ]

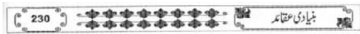
بیصدیت سی اس کی سندیں تین جلیل القدرامام بیں، جن کا شاران اُنمار بعدم بیں ہوتا ہے جن کے قدام ب اہل المند بیں معروف بیں امام این کیرا پی تفیر بیں اللہ تعالی کے قرمان:
﴿ وَ لَا تَسْحُسَمَنَ الَّذِینَ قُعِلُوا فِی سَمِیلِ اللهِ اَمْوَ اَتَا مَلُ أَحْیَاءً عِنْدَ رَبِهِمْ یُوزَقُونَ ﴾ کی تفیر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

" منداحم بین ایک حدیث مروی ہے جس بین ہرمؤمن کیلئے ایک عظیم بشارت ہے، اور وہ

یہ ہرمؤمن کی روح جنت بین کھاتی بیتی ، گھوتی پھرتی رہے گی، جنت کی رونقیں اور مسرتیں
ویکھتی رہے گی، نیز اللہ تعالی نے اہل جنت کیلئے جوعزت وکرامت تیار قرمار کھی ہے، اس کا مشاہدہ
کرتی رہے گی۔ میرحدیث ایک سیح اور عظیم الشان سند کے ساتھ ثابت ہے، اس کی سند بین انکمہ
ندا ہب اربحہ بین سے تین جلیل القدر اُئم جمتع ہیں۔ (پھر حافظ ابن کیٹر نے کھل حدیث سنداً
ومتنا بیان فرمائی)

جنت کی نعمتوں اور جہنم کے عذاب کے حافظ کی ایک ولیل، براء بن عازب علیہ کی ایک طویل مدیث ہے ، جس میں رسول الشعاف نے ایک قبر کے پاس جو ایک صحابی کے وفن کیلئے تیار کی جارہ بھی ، بیٹھ کرنسیحت فرمائی تھی ، بیٹھ کرنسیحت فرمائی تھی ، اس حدیث میں آپ اللہ تعالیہ نے مؤمن کے بارہ میں فرمایا تھا:

(اللہ تعالیٰ فرما تا ہے ) اسے جنت کا بستر اور لباس مہیا کردو، اور اس کی قبر میں جنت کی طرف ایک وروازہ کھول دو (رسول اللہ اللہ نے فرمایا) اسے جنت کی ہوائیں اور خوشبو کمی پینچی رہیں گی اور



اس کی قبر کو تاحدِ نگاہ کشادہ کر دیا جائے گا۔

کا فرکے بارہ میں فرمایا:اس کے یعچے آگ کا بستر بچھاد و،اوراس کی قبر میں ایک ورواز ہ،ناووجو جہنم کی ظرف کھلے تا کہ جہنم کی تپش اور گرم ہوا ئیں اس تک پہنچتی رہیں ،اس کی قبراس قدر تنگ کردی جائے گی کہاس کی پسلیاں ایک دوسرے میں واخل ہوجا ئیں گی۔

(بيعديث سن ب ويكفية منداح (١٨٥٣٧)

عذاب قبراوراس سے اللہ تعالی کی پناہ طلب کرنے کے حوالے سے بیشارا حادیث مروی ہیں۔
ان تمام ادلہ سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ مؤمنین کوانئی قبروں میں نعمتوں سے نوازاجا تا ہے
جبکہ کفار جہتلائے عذاب کیئے جاتے ہیں۔ یہ تعتیں اور بیعذاب، روح اور جہم دونوں کو ہوتا ہے۔
(۲) جنت اور جہنم دونوں ہمیشہ قائم رہیں گی، ان پر بھی فنا نہیں آئے گا، اہلِ جنت، جنت میں ہمیشہ کیلئے نعمتوں سے نواز سے جاتے رہیں گے، جبکہ کفار جہنم میں ہمیشہ ہمیشہ کیلئے مثل کے عذاب رہیں گے۔

جنت کا بقاءاوراہل جنت کا اس میں ہمیشہ رہنا قر آن حکیم کے مندرجہ ذیل دلائل ہے ثابت ہوتا ہے: اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ وَبَشِّوِ الَّذِينَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى مِنُ تَحْتِهَا الْالْهُلُّ كُلَّمَا رُزِقُوامِنُهَا مِنْ ثَمَرَةٍ رِّزُقًا قَالُوا هذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِنْ قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهُا وَلَهُمْ فِيُهَا أَزُوا جٌ مُّطَهَّرَةٌ وَهُمُ فِيهَا خَلِدُونَ ﴾ (الترة: ٢٥)

ترجمہ: ''اورا یمان والوں اور نیک عمل کرنے والوں کو ان جنتوں کی خوشجریاں وو، جن کے بیچ نہریں بہدری ہیں، جب بھی وہ پھلوں کا رزق دیئے جا کیں گے اور ہم شکل لائے جا کیں گے تھے اور ان کیلئے ہویاں ہیں صاف تھری اور وہ ان جنتوں میں بمیشدر ہے والے ہیں''

# 

يُمِرْمُ اللَّهِ إِنَّ الَّـذِيُـنَ امَـنُـوًا وَعَـمِلُوا الصَّلِحْتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّتُ الْفِرُدَوْسِ نُزُلاً . خَالِدِيْنَ فِيهَالاَيْبُغُونَ عَنُهَا حِوَلا ﴾ (الكعد:١٠٨،١٠٤)

رجمد وولوگ ایمان لائے اور انہوں نے کام بھی اچھے کے یقینا ان کیلئے جنت الفردوس کے باغات کی مہمانی ہے۔ جہال وہ بمیشد مہاکریں کے جس جگہ کو بدلنے کا بھی بھی اٹکا ارادہ ہی نہ ہوگا''
نیز فرمایا: ﴿ إِنَّ الْمُشَّقِيُسُنَ فِی جَنْبَ وَعُیُونِ، اُذْحُلُو هَا بِسَلَم ءَ امِنِیسَ ، وَنَزَعْنَا
مَافِی صُدُورِهِمُ مِنْ عِلَّ إِحُوانًا عَلَی سُرُرِ مُتَقَبِلِیسَ ، لَایَمَشُهُمُ فِیْهَا نَصَبٌ وَمَا هُمُ
مِنْهَا بِمُحُورَجِینَ ﴾ (الحجر: ۲۵ مالا)

ترجمہ: ''پر ہیز گارجنتی لوگ باغوں اور چشموں میں ہوں گے۔(ان سے کہا جائے گا) سلامتی اورامن کے ساتھ اس میں داخل ہوجاؤ۔ان کے دلوں میں جو کچھ رنجش وکینے تھا، ہم سب کچھ ڈکال دیں گے، وہ بھائی بھائی سنے ہوئے ایک دوسرے کے آمنے سامنے تختوں پر بیٹھے ہوں گے۔ نہ تو وہاں انہیں کوئی تکلیف چھو کمتی ہے اور نہ وہ وہاں ہے بھی تکالے جا کیں گے'

يُرْ رَمَا يَا: ﴿ إِنَّ الَّـذِيْنَ أَمْنُوا وَعَـمِـلُوا الصَّـلِـخَتِ أُولَٰئِكَ هُمْ خَيُو الْبَرِيَّةِ. جَـزَانُهُـمُ عِـنُدَ رَبِّهِمْ جَنْتُ عَدُنِ تَجُرِى مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُ خَلِدِيْنَ فِيهَا أَبَدًا رَضِي اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ ذَٰلِكَ لِمَنْ خَشِي رَبَّهُ ﴾ (البيت: ٨٠٤)

ر جمہ: '' بے شک جولوگ ایمان لائے اور نیک عمل کئے بیلوگ بہترین خلائق ہیں۔ان کا بدلہ ان کے رب کے پاس بیکٹی والی جنتیں ہیں جن کے نیچے نہریں بہدری ہیں جن میں وہ بمیشہ بمیشہ رہیں گے۔اللہ تعالی ان سے راضی ہوا اور بیاس سے راضی ہوئے۔ بیہ ہاس کیلئے جواپئے روردگارے ڈرے''

جن آیات میں جہنم کا بقاءاور کفار کا اس میں ہمیشہ رہنا نہ کورہے ،ان میں ہے بعض ذکر کی جاتی تیں:اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

#### 

﴿ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوا وَكَذَّبُوا بِالْنِتَا أُولَئِكَ ٱصْحَبُ النَّارِ هُمُ فِيْهَا خَلِدُونَ ﴾ (البقرة:٣٩)

ا ترجمه: "اورجوا تكاركر كے تمارى آينوں كو تبطلائيں، وہ جہنى بيں اور بميشاى بيں بيں سے" فيز فرمايا: ﴿ وَهَا هُمْ بِخَارِ جِيْنَ مِنَ النَّارِ ﴾ (البقرة: ١٦٧) ترجمه: "مير گرجہنم ب فرنگليں سے"

يْرِفْرِمَالِيَ: ﴿ يُوِيَدُونَ أَنْ يَخُوْجُوا مِنَ النَّارِ وَمَاهُمْ بِخَارِجِيْنَ مِنْهَا وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ ﴾ (المائدة: ٣٤)

ترجمہ: ''میرچاہیں گے کہ دوزخ میں ہے نکل جا کیں لیکن میہ ہرگز اس میں سے نہ نکل سیس گے،ان کیلیے تو دائکی عذاب ہے''

يْرِرْ مِايا: ﴿ فَمَا تَنْفَعُهُمْ شَفَعَةُ الشَّفِعِينَ ﴾ (الدرّ: ٢٨)

ترجمه: ''پس انہیں سفارش نفع ندو ہے گی''

ئيزفرالما: ﴿ وَالَّذِيْنَ كَفَرُوالَهُمْ نَسَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقَصَلَى عَلَيْهِمُ فَيَمُونُوا وَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا كَذَٰلِكَ نَجْزِى كُلَّ كَفُورٍ ﴾ (القاطر:٣١)

ولا يتحقف عنهم مِن عدابها حديث وجوى حل حقود به راها سر ۱۰ ) ترجمه: "اور جولوگ كافر بين ان كيليخ دوزخ كي آگ هم تناوان كي قضاء بي آت كي كه مرق جائي اور شددوزخ كاعذاب بي ان سيه باكاكيا جائة گاه بم بركا فركوالي بي سزادسية بين" فيزفر مايا: ﴿ إِنَّ اللَّهِ بِينَ كَفَرُ وا وَظَلَمُوا لَهُ يَكُنِ اللهُ لِيَغْفِرَ لَهُمْ وَلَالِيَهُ لِيبَهُمْ طَرِيقًا إِلَّا طَرِيقَ جَهَنَمَ خَلِدِينَ فِيهَا آبَدًا وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرًا ﴾ (النهاء ١٣٥،١٧٨) ترجمه: "جن لوگون نے تفركيا اورظم كيا، أبين الله تعالى برگر برگر شيخ كا اور ندى أبين كوئي راه د كھائے گا۔ بجرجہ م كى راه كرجس مين وه جميشہ بيش پرسے دين كے، اور بياللہ تعالى پر بالكل

## 233 المرادي ال

يْرِفْرِمَالِيْ ﴿ وَمَنْ يَغْصِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَإِنَّ لَهُ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِيْنَ فِينَهَا اَبَدًا ﴾

ترجمہ: ''(اب) جو بھی اللہ اور اسکے رسول کی نہ مانے گاس کیلئے جہنم کی آگ ہے جس میں ایسے لوگ ہمیشدر ہیں گے''(الجن: ۲۳)

يْمِرْمَالِمَ:﴿ إِنَّ اللَّهَ لَـعَـنَ الْـكَفِرِيُنَ وَأَعَدُلَهُمُ سَعِيْرًا . خَلِدِيْنَ فِيُهَا أَبَدًا لَايَجِدُونَ وَلِيًّا وَلَانَصِيْرًا ﴾ (اللحزاب:٢٥،٦٣)

ترجمہ: 'اللہ تعالیٰ نے کا فروں پر لعنت کی ہے اور ان کیلئے بحر کتی ہوئی آگ تیار کرر کھی ہے۔ جس میں وہ بمیشہ بمیشہ رہیں گے۔وہ کوئی حامی وید دگار نہ یا کیں گئے'

يْرْفْرْمَايَا: ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَوُوا مِنْ أَهُلِ الْكِتَابِ وَالْمُشُوِكِيْنَ فِي نَارٍ جَهَنَّمَ خَلِدِيْنَ فِيْهَا أُولَئِكَ هُمُ شَوُّ الْبَرِيَّةِ ﴾ (البِيت:٢)

ترجمہ: '' بیشک جولوگ اہل کتاب میں سے کا فر ہوئے اور مشرکیین وہ دوزخ کی آگ میں (جائیں گے) جہاں وہ بمیشہ (بمیشہ)رہیں گے۔ پیلوگ بدترین خلائق ہیں''

واضح ہو کہ جنت اور جہنم کا بھیشہ کیلئے یاتی رہنا، نیز اہلِ جنت اور اہلِ جہنم کا خلود، اللہ تعالیٰ کی صفت''الآخر''جس کا معنی ہے: جس کے بعد کوئی چیز ندہو، کے منافی نہیں ہے: کیونکہ اللہ تعالیٰ کا باتی رہنا، اللہ تعالیٰ کی وہ صفت ہے، جواس کی ذات کے ساتھ لازم ہے، جبکہ جنت اور جہنم اور اُن باتی رہنا، اللہ تعالیٰ کی وہ صفت ہے، جواس کی ذات کے ساتھ لازم ہے، جبکہ جنت اور جہنم اور اُن اللہ تعالیٰ باتی شین ہیشہ باتی رکھے گا، اور اگر اللہ تعالیٰ باتی شین ہمیشہ باتی رکھے گا، اور اگر اللہ تعالیٰ باتی شدر کھے تو ان سب کیلئے بھی فناء ہے، اس موضوع کی طرف پھی اشارہ مؤلف رحمہ اللہ کے اس تول کے تحت گزر چکا ہے'' لیس لاولیت ابتداء و لا لآخریت انقضاء''

### آدم الطيني كس جنت عنكال كي تفي

(٣) مؤلف رحم الله كول وهي التي اهبط منها آدم نبيه و خليفته إلى أرضه بما سبق في سابق علمه "لعني: بيجت وبي كرم جس الله تعالى في المراقيق

#### 

آدم الظیلا کواتار کرائی زمین پر بھیج دیا تھا۔ اس قول سے بیٹابت مور ہاہے کہ آدم الظیلا کوائی اصل جنت سے نکالا گیا۔

السستله بين دوسراقول بيه به كدآ دم الظفظ كوجس جنت سے نكالا كيا وہ دراعمل زيين سے اوپر كى مقام پرايك باغ تھا، جبكه تيسراقول بيه كداس بارہ بين توقف اختيار كيا جائے۔ اس بارہ بين پہلاقول ہى رانج اورمطابي ادار معلوم ہوتا ہے۔علامہ ابن القيم رحمہ اللہ نے اس مئلہ بين علاء كا اختلاف اورقول اول و ثانى كے دلائل ذكر كيئے ہيں، نيز ہر دليل كا جواب بھى نقل

البنة ان ك' قصيدهٔ ميمية "مل ان كذكركرده كلام سيدبات مفهوم بوتى ب كدوه پهليقول كى ترجيح كة قائل ميں - چتانچدوه فرماتے ميں:

فرمايا ب، اور كسي قول كوتر جي نبين دى ، ( ديكينية كتاب حادى الارواح ١٦٥ تا ٣٢)

منازلك الأولى وفيها المخيم نعود إلى أوطبانتما ونسلم

فحى على جنات عدن فإنها

ولكننا سبي العدو فهل تري

ترجمہ: ''جنات عدن کی طرف آجا کہ وہ تیرا پہلاگھر تھا (مرادآ دم الفیلاکا)اورای بیں فیم بیں، گرہم تو دشمن کے قیدی بیں تو پھر کیا ہم اپنے اصل وطن کی طرف لوٹ سکیس سے؟ اور سلامتی ک زعدگی یاسکیس مے؟

(۴) قیامت کے دن مؤمنین کا اپنے رب کواپنی آنکھوں ہے دیکھنا، دارالنیم بیعنی جنٹ کی سب سے بوی فعت ہوگی ،اس پرقر آن ،حدیث اورا جماع امت کے دلائل موجود ہیں۔ قر آنی دلائل میں سے اللہ تعالیٰ کا بیفر مان ہے:

﴿ وُجُوهُ يُوْمَنِدِ نَّاضِرَةٌ . إِلَى رَبِهَا نَاظِرَةٌ ﴾ (القيامة: ٢٣،٢٢) "اس روز بهت سے چهرے تر وتازه اور بارونق ہول گے۔اینے رب کی طرف د کیھتے ہو گئے!"

#### بنيادي عقائد

نيزالله تعالى كارير مان: ﴿ كَارُّ إِنَّهُمْ عَنْ رَّبِّهِمْ يَوُمَنِذِ لَّمَحْجُوبُونَ ﴾ (المطفقون:١٥) ترجمه: " ہر گرجیں، بیاوگ اس دن اپنے رب سے اوٹ میں رکھے جا کیں گئے" اس آیہ میں کریمہ کی تغییر میں امام شافعی رحمہ الله فرماتے ہیں: جب ان لوگوں کو بوجہ، الله تعالیٰ کی ناراضكى ، الله تعالى كى رؤيت سے محروم كرويا جائے گا تو پھر مومنين بوجه، الله تعالى كى رضاء، الله تعالیٰ کا دیدار کریں گے۔

قیامت کے دن اللہ تعالی کے دیدار پر،اللہ تعالی کا بیفر مان بھی دلیل ہے: ﴿ لِلَّذِيْنَ أَحُسَنُوا الْحُسُنِي وَزِيَادَةٌ ﴾ (بإس:٢٦) ترجمہ: "جن لوگول نے نیکی کی ہان کے واسطے خوبی ہے اور مزید برآ ل بھی" يهال "ألْحُسُني" عمراد جنت ب- "وَزِيادَةً" سعراد، الله تعالى كے چره كاديدار ب ية غير خودرسول المنطقة فرمائي، چناني سيحملم (٢٩٧) من صهيب على عروي ، رمول التُعَلِّقَةُ فِي فرمايا: [جب اللي جنت، جنت مِن داخل موجا كين محيقة الله تعالى فرمائ كا: تمہیں مزیر کچھ جاہیے؟ اہل جنت کہیں گے :اے اللہ! کیا تو نے ہمارے چبرے روثن نہیں فر مادیجے؟ کیا تونے جمیں جہنم ہے بیجا کر، جنت میں داخل نہیں فر مادیا؟ تب الله تعالی اپنا حجاب بنادےگا (وہ اللہ تعالیٰ کے چرے کا دیدار کریں گے ) انہیں اللہ تعالیٰ کے چرے کے دیدارے يزه كرياري كوئي نعمت عاصل نبيس موكى موكى \_ پحررسول الله الله الله عندايت الدوت فرماكى: ﴿لِلَّذِيْنَ ٱحُسَنُوا الْحُسْنِي وَزِيَادَةٌ ﴾

ایک اشکال اوراس کا جواب

الشُّرْتِعَالَىٰ كَفِرِ مَانِ: ﴿ لَا تُدُرِكُهُ الْآبُصَارُ وَهُوَ يُدُرِكُ الْآبُصَارَ ﴾ على الكُّ الله تعالى كى رؤيت كى فعى ثابت كرتے ہيں، جوكد درست نہيں ہے؛ كيونكه بيرآيت رؤيت كى نہيں بكرادراك كى نفى كردى ب، جس كامطلب بيب كدالله تعالى كى رؤيت تو ثابت بيكن از دوئے رؤیت ادراک لیتی اعاطر ممکن نہیں ہے،جیسا کہ اللہ تعالی کی ذات کاعلم تو حاصل ہوتا ہے

# نيادي عقائد المسلم الم

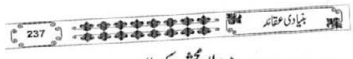
چنا نچیا دراک کی نفی امر خاص ہے جورؤیت کی نفی کو، جو کہ امر عام ہے متلزم نہیں ہے۔ ای طرح مویٰ الفیلیٰ کے کو وطور والے قصہ میں رؤیت یاری تعالیٰ کی نفی مفہوم ہوتی ہے، اللہ تعالیٰ کا فریان ہے:

﴿ وَلَمَّنا جَناءٌ مُوسَىٰ لِمِيُقَيْنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أُدِنِى ٱنْظُرُ إِلَيْكَ قَالَ لَنُ تُرْنِي وَلَٰكِنِ انْنَظُرُ إِلَى الْجَبَلِ فَإِنِ اسْتَقَرَّ مَكَانَهُ فَسَوُفَ تَرْنِي فَلَمَّا تَجَلِّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَّا وَخَرَّ مُوسَى صَعِقًا ﴾ (الاعراف:١٣٣)

ترجمہ: ''اور جب مویٰ ہمارے وقت پرآئے اوران کے رب نے ان سے کلام فر مائی ، توعرض
کیا کہ اے میرے پروردگاراا پنادیدار جھ کوکراد ہیجئے کہ پٹس آپ کوایک نظرد کیے لوں ارشاد ہوا کہ تم
جھے کو ہرگز نہیں دکھے کئے لیکن تم اس پہاڑ کی طرف و کیھتے رہووہ اگراپی جگد پر برقرار رہا تو تم بھی
جھے دکھے سکو گے۔ پس جب ان کے رب نے اس پر بخلی فر مائی تو بچلی نے اسے دیزہ ریزہ کردیا اور
موئی ہے ہوش کر گریزے''

موی الفی فی نے اللہ تعالی ہے ایک امر ممکن کا سوال کیا تھا، کسی ایسے امر کا سوال نہیں کیا تھا جو ناممکن وستحیل ہو، مگر اللہ رب العزت کی مشیعت یہ ہے کہ اس کی رؤیت صرف دار آخرت میں حاصل ہو؛ کیونکہ دار آخرت میں اللہ تعالیٰ کی رؤیت سب ہے اکمل واعظم نعمت ہوگی ، اس لئے "لن تو انی" کا معنی سے ہوگا کہتم ججھے ونیا میں نہیں و کھے سکتے۔

اما م این القیم رحمداللہ نے اسپنے کتاب ''حسادی الادواح '' (ص ۱۹ ۱۵ ۱۸ ۱۸) بی اللہ تعالیٰ کی روز آخرت ، رویت کے اثبات بیس قرآن تکیم کے دلائل ذکر فرمائے ہیں، پھرستا کیس صحابۂ کرام ہے، اثبات رویت میں مروی احادیث قل فرمائی ہیں، اسکے بعد صحابۂ کرام، تا بھین اور بعد بیس آئے نے والے بہت سے علماء اہل السنة والجماعة کے اتوال وآٹار تحت فرمائے ہیں، جواس بات کا دال ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی رویت پر صحابۂ کرام اوران کے منج کے بیروکاروں کا اجماع تاتم ہے۔



# ميدان محشركے حالات

9 . قوله: "وأن الله تبارك وتعالى يجيء يوم القيامة والملك صفا صفاً، لعرض الأمم وحسابها وعقوبتها وثوابها ، وتوضع الموازين لوزن أعسال العباد، فسمن ثقلت موازينه فأولئك هم المفلحون، ويؤتون صحائفهم بأعسالهم، فمن أوتى كتابه بيمينه فسوف يحاسب حسابا يسيرا ، ومن أوتى كتابه وراء ظهره فأولئك يصلون سعير ا"

#### شرح

يهال بهت سے امور بيان موت بين:

(۱) قیامت کے دن اللہ تعالی فصل قضاء کیلئے آئے گا، اللہ تعالیٰ کابیآ نااس کی صفات فعلیہ شک سے ہے، وہ جو چاہتا ہے کرتا ہے، اور جوارا دو فرمالیتا ہے وہی فیصلہ فرما تا ہے۔ اللہ تعالیٰ کے اس اس عقیدہ ہوتا چاہیئے جو بقیدتمام صفات میں ہے، یعنی: اللہ تعالیٰ کا قیامت کے دن محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

# المادي عقام المادي على المادي عقام المادي عقام المادي على المادي على المادي على المادي على المادي على المادي عقام

آنا، بالكل ويبا ہے جيسا اس كے لائق ہے، ہم اس كے آنے كى ندتو تكييف (ميان كيفيت) كرتے ہيں، نة تمثيل (كمى مخلوق كے مثل قرار دينا) ندى كمى قتم كى تا ويل كرتے ہيں، نة تعطيل (ليخي اس عفت كي فعي يا الكار)-

چانچاالله تعالى فرمايا: ﴿ وَجَاءَ رَبُّكَ وَالْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ﴾ (الفجر: ٢٢) ترجمہ: ''تیرارب (خود) آجائے گا اور فرشتے صفیں یا ندھ کر (آجا کیں گے)'' حافظ این کشرر حمد الله اس آیب کریمه کی تفسیر میں فرماتے ہیں: لیتنی الله تعالی این محلوقات کے درمیان فصل قضاء کیلئے آئے گا ، اللہ تعالی کابیآ نااس وقت ہوگا جب لوگ سیدالبشر محمد الله علیہ الله تعالی کے دربار میں شفاعت کا مطالبہ کریں ہے، اس سے قبل وہ کیے بعد ویکرے تمام اولواالعزم انبیاء (ابراهیم، نوح، موی اورعیسی علیهم السلام) ہے شفاعت کا سوال کر چکے ہو گئے اور ہرنی پر جواب دے چکا ہوگا کہ بیکام ہم نہیں کر سکتے ، بالآخر وہ محفظات کی خدمت میں حاضر ہو تکے ،آپ آلی فرمائیں گے: شفاعت کا منصب میرے لئے ہے، شفاعت کا منصب میرے لتے ہے، پرآ پ ملک الله تعالى فصل قضاء كيلئ آنے كى سفارش كريں مح، الله تعالى آپ مالین کی شفاعت قبول فرما لے گا، یہ قیامت کے دن ہونے والی سب سے پہلی شفاعت ہوگی، اوريمي مقام محود ہے، جس كا ذكر سورة بني اسرائيل كي تغيير بين كزر چكا، كرالله تعالى جس طرح عاب گا، بندول کے فصلے کرنے کیلئے آئے گا، فرشتے بھی اللہ تعالیٰ کے سامنے صفوں اور قطاروں

اولواالعزم رسل، جن سے جارے نبی محمد الله سے قبل شفاعت طلب کی جائے گی، سے نام نوح ، ابراهیم ، موی اور میسی کا محمد السلام میں ، بید چاروں انبیاء سورة الاحزاب اور سورة الشور کی کی آیات میں فدکور میں:

میں آئیں مجے۔

الله تعالى كافرمان ٢٠: ﴿ وَإِذْ أَخَدُنَا مِنَ النَّبِيِّينَ مَيُسْفَهُمُ وَمِسْكَ وَمِنْ مُعْلَ

# 

وَإِبْرَاهِيْمَ وَمُوسَى وَعِيْسَى ابْنِ مَوْيَمَ وَأَخَذُنَا مِنْهُمُ مِيْثُقًا غَلِيْظًا ﴾ (الاحزاب: ٤) ترجمه: ''جب كه بم نے تمام نبیول سے عبدلیا اور (بالضوص) آپ سے اور نوح سے اور ا برهیم سے اور موی سے اور مرتم کے بیٹے سی سے اور ہم نے ان سے ( یکا اور ) پخت عبد لیا" يْمِرْقُرِمَايِا: ﴿ شَوَعَ لَكُمْ مِنَ الدِّيمُنَ مَسَاوَضَى بِهِ نُوْحًا وَالَّذِي أَوْحَيْمًا إِلَيْكَ وَمَاوَضَّيْنَا بِهِ إِبْرَاهِيْمَ وَمُؤسلى وَعِيسلى أَنْ أَقِيْمُواالدِّيْنَ وَلَا تَتَفَرُّقُوا فِيْهِ ﴾ ترجمہ:''اللہ تعالی نے تہارے لئے وہی دین مقرر کیا ہے جس کے قائم کرنے کا اس نے نوح کو تھم دیا تھااور جو (بذریعہ وی) ہم نے تیری طرف بھیج دیا ہے،اور جس کا تا کیدی تھم ہم نے ابراهيم اورموي اورميسي كوديا تفاء كهاس دين كوقائم ركهنا اوراس ميں پھوٹ نيد ڈالنا'' (الشور يل:١٣) (٢) بندوں كواللہ تعالى ير پيش كيا جائے گا،اوراللہ تعالى ان كے اعمال كاان سے حساب لے گاءاللەتغالى كافرمان ہے:

﴿ وَعُرِضُوا عَلَى رَبِّكَ صَفًّا لَقَدُ جِنْتُمُونَا كَمَا خَلَقُنكُمُ أُوُّلَ مَرَّةٍ ﴾ ترجمه: "اورسب ك سب تير ب رب ك سامن حف بسة حاضر كي جاكي عي ع يقيناتم المارے یاس ای طرح آئے جس طرح ہم نے جمہیں پہلی مرتبہ پیدا کیا تھا" (الکھف: ٨٨) يْمِرْقُرْمَايا:﴿ وَمَنْ أَظْلُمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا أُولَئِكَ يُعُرَضُونَ عَلَى رَبّهمُ وَيَقُولُ الْأَشْهَادُ هُؤُلاءِ الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَى رَبِّهِمُ أَلَا لَعُنَةُ اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ ترجمہ: 'اس سے بڑھ کر ظالم کون ہوگا جواللہ برجھوٹ باندھے بیلوگ اپنے پروردگار کے سما منے پیش کیے جائیں گے اور سارے گواہ کہیں گے کہ بیدہ الوگ ہیں جنہوں نے اپنے بروردگار پر جیوٹ باندھا،خبردار ہوکہ اللہ کی لعث ہے ظالموں پڑ" (حود:۱۸)

يْرِقْرِ مَالِيا: ﴿ وَوُضِعٌ الْكِتَبُ فَنَرَى الْمُجُرِمِيْنَ مُشْفِقِيْنَ مِمًّا فِيهُ وَيَقُولُونَ يؤَيُلُتَنَا مَالِ هَٰذَا الْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيْرَةً وَّلَا كَبِيْرَةً إِلَّا أَحْصَاهَاوَوَ جَدُوا مَاعَمِلُوا خَاضِرًا

# نيادى عقائد

وَلَا يَظُلِمُ رَبِّكَ أَحَدًا ﴾ (الكحف:٣٩)

ترجمہ: "اورنامه اعمال سامنے رکھ دیتے جائیں گے۔ اس او دیکھے گا کہ گنہ گاراس (کی تحریر)
سے خوفز دہ ہورہ ہوں ہے اور کہدرہ ہوں گے ہائے ہاری خرابی بیکسی کتاب ہے جس نے
کوئی چھوٹا بردا ( گناہ) بغیر گھیرے باتی نہیں چھوڑا ، اور جو پھھ انہوں نے کیا تھا سب موجود
یا کی گے اور تیرارب کی برظام و تنم نہ کرے گا'

يْرْ قُرِمَايِ: ﴿ فَمَا مَنُ أُ وَتِنَى كِنَا بَهُ بِيَمِئِنِهِ . فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يُسِيُوا . وَيَنُقَلِبُ إِلَى آهُلِهِ مَسُرُورًا. وَأَمَّا مَنُ أُوتِنَى كِنَا بَهُ وَرَاءَ ظَهُرِهِ . فَسَوْفَ يَدُعُوا ثُبُورًا . وَيَصْلَى سَعِيْرًا ﴾ (الاثقاق: ١٢١٢)

ترجمہ: '' تو (اس وقت) جس شخص کے داہنے ہاتھ میں اعمال نامد دیاجائے گا۔اس کا حساب تو بردی آسانی سے لیاجائے گا۔اوروہ اپنے اہل کی طرف بنسی خوشی لوٹ آئے گا۔ ہاں جس شخص گا اعمال نامداس کی پیٹھے کے پیٹھیے سے دیا جائے گا۔ تو وہ موت کو بلانے گئے گا۔اور وہ بحر کتی ہوئی جنم میں داخل ہوگا''

فَيرَ قُرِمانِ: ﴿ يَوْمَنِذِ تُعُرَضُونَ لَا تَخُفَى مِنْكُمْ خَافِيَةً . فَأَمَّا مَنُ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَويُهُ فَيَقُولُ هَا وَمُ الْوَرَهُ وَا كِتَابِيَهُ . إِنِّى ظَنَنْتُ أَنِى مُلْقِ حِسَابِيَهُ. فَهُوَ فِى عِيشَةٍ رَّاضِهَةٍ . فَيَعُ جَنَّةٍ عَالَيَةٍ . فَلَمُ وَا كِتَابِيَةً . كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بِمَآ أَسُلَفَتُمُ فِى الْأَيَّةِ الْمَحَالِيَةِ . وَأَمَّا اللَّحَالِيَةِ . وَأَمَّا اللَّحَالِيَةِ . وَأَمَّا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ ال

ترجمه: "اس دن تم سب سامنے بایش کے جاؤے بتمہارا کوئی مجمد پوشیدہ ندرہے گا۔ سوجہ

[ 241 ] 李本本本本本本 بنيادي عقائد

اس کا نامدا عمال اس کے دا تھیں ہاتھ میں دیا جائے گا تو وہ کہنے لگے گا کہ لومیرا نامہ اعمال پڑھو۔ مجھے تو کامل یفین تھا کہ مجھے اپنا حساب ملنا ہے۔ پس وہ ایک دل پند زندگی میں ہوگا۔ بلند و بالا جنت میں۔جس کے میوے جھکے پڑے ہوں گے۔ (ان سے کہاجائے گا) کہ مزے سے کھاؤ، ہو این اعال کے بدلے جوتم نے گزشتہ زمانے میں کیے لیکن جے اس (کے اعمال) کی کتاب اس کے بائیں ہاتھ میں دی جائے گی ،تو وہ کہے گا کہ کاش جھے میری کتاب دی ہی نہ جاتی۔اور میں جانیا بی ندکہ حساب کیا ہے۔ کاش! کہ موت (میرا) کام بی تمام کردیتی۔میرے مال نے بھی مجھے کچھنفی نیددیا۔میراغلبہ بھی مجھ ہے جا تار ہا۔ (حکم ہوگا)اے پکڑلو پھراے طوق پہنا دو۔ پھراے دوزخ میں ڈال دو۔ پھراے ایسی زنج یں جس کی پیائش ستر ہاتھ کی ہے جکڑ دو۔" يْرِرْ مايا: ﴿ يَوُمَيُذٍ يَصُدُرُ النَّاسُ أَشْتَاتًا لَيُرَوُا أَعْمَالَهُمُ . فَمَنُ يَعْمَلُ مِثْقَا لَ ذَرَّةٍ

خَيُر أَيُّوهُ وَعَنُ يُعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَواً يَّرَهُ ﴾ (الزلزال:٨٢٢)

تر جمہ:''اس روزلوگ مختلف جماعتیں ہوکر (واپس ) لوٹیس گے تا کہ آنہیں ان کے اعمال دکھا دیئے جا کیں۔ پس جس نے ذرہ پرابر نیکی کی ہوگی وہ اے دیکھ لے گا، اور جس نے ذرہ برابر پُر اُکی کی ہوگی وہ اے د مکھ لے گا۔"

رسول التعليمة كافريان ب: [من حوسب عذب ، قالت عائشة: فقلت : أوليس يقول الله ﴿ فسوف يحاسب حسابا يسيرا ﴾ قالت :فقال: انما ذلك العرض، ولكن من نوقش الحساب يهلك ]

ترجمہ: '' [ جس مخص ہے حساب لیا جائے گا اسے یقنیناً عذاب دیا جائے گا، عا کشروشی اللہ عنھا فرماتی ہیں: میں نے عرض کیا:اللہ تعالیٰ تو فرما تاہے: '' کے عنقریب آسان حساب لیا جائے گا''؟ فرمایا: آسمان حساب ہے مرادا عمال کا بندوں پر پیش کیا جانا ہے گرجس ہے حساب میں مناقشہ كيا كياوه ضرور بلاك موجائ كا (مناقشه بيم ادالله تعالى كا يوچها كه فلال كناه كيول كياتها؟] (صحح بخاري (١٠٣) اورضح مسلم (٢٨٧١)

## المادي عقائد المادي عقائد المادي عقائد المادي عقائد المادي عقائد المادي عقائد المادي ا

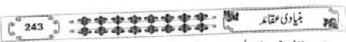
(٣) پہلے بندوں کے اعمال شار کیئے جائیں گے، پھر آئیں تو لا جائے گا، جس کا نیکیوں کا پلزا بھاری پڑ گیاوہ نجات یا گیا، اور جس کا ہلکارہ گیاوہ ہلاک ہو گیا، اللہ تعالی نے فرمایا ہے:

﴿ وَنَصْعُ الْمَوَ ازِينَ الْقِسُطَ لِيَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلا تُظُلَمُ نَفُسٌ شَيْمًا وَإِنْ كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنُ خَرُدَلِ أَتَيْنَابِهَا وَكَفَى بِنَاحَاسِبِينَ ﴾ (الانجياء: ٣٤)

ترجمہ: "قیامت کے دن ہم درمیان میں لارکیس سے ٹھیک ٹھیک تو لنے والی تر ازو۔ پھر کسی پر کچھے بھی ظلم نہ کیا جائے گا۔ اور اگر ایک رائی کے دانے کے برابر بھی عمل ہوگا تو ہم اسے لا حاضر کریں گے، اور ہم کافی ہیں حساب کرنے والے''

نيز فرمايا: ﴿ وَالْمَوَزُنُ يَوْمَنِذِ الْحَقُّ فَمَنُ ثَقَلَتُ مَوَازِينَهُ فَأُولَئِکَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ. وَمَنُ خَفَّتَ مَوَازِينَهُ فَأُولَئِکَ الَّذِينَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ بِمَا كَانُوا بِالْتِنَا يَظُلِمُونَ ﴾ ترجم: "اوراس روز وزن بحى واقع موگا پحرجس شخص كالله بحارى موگا سوايي لوگ كامياب مول كے اورجس شخص كالله بلكا موگا سويده لوگ مول كي جنهول نے اپنا تقصان كرليا بسبب اس كه بمارى آينول كيما ترظم كرتے شخه (الاعراف: ٩٠٨)

يْرِقْرِمَامِا: ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي الصُّوْرِفَالاَ أَنْسَابَ بَيْنَهُمُ يُوْمَئِذٍ وَلَا يَتَسَآءَ لُوْنَ. فَمَنُ ثَقُلَتُ مَوَازِيُنُهُ فَأُولِيْكَ هُمُ المُفْلِحُونَ. وَمَنُ حَفَّتُ مَوَازِيْنُهُ فَأُولِيْكَ الَّلِيْنَ خَسِرُوا أَنْفُسَهُمُ فِي جَهَنَّمُ خَالِدُونَ ﴾ (المؤمنون:١٠١١ه١١)



ترجمہ:'' پھرجس کے پلڑے بھاری ہوں گے۔وہ تو دل پیندآ رام کی زندگی میں ہوگا۔اور جس کے پلڑے ملکے ہوں گے۔اس کا ٹھکا نہ ہاویہ ہے۔ تجفے کیا معلوم کدوہ کیا ہے۔وہ تندو تیز آگ ہے''

رسول الله المعلقة كافرمان ب:[المطهور شطر الايسمان والحمد لله تماذ الميزان وسبحان الله والحمد لله تملآن او تماذ ما بين السموات والارض ]

ترجمہ:[صفائی اور پاکیزگی نصف ایمان ہے،اور المسحسمد الله میزان کو بحرویتا ہے،اور سبحان الله والمحمد الله وونوں لیخی آسانوں اورز مین کو یاان دونوں کے مامین کو بحرد سیتے اس وصح مسلم (۲۲۳)

ایک اور حدیث میں رسول الله الله کا ارشاد کرای ہے:

[كلمتان حبيبتان الى الرحمن ،خفيفتان على اللسان ثقيلتان في الميزان سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم ]

ترجمه:[دو کلیجورخمان کو پزے محبوب ہیں، زبان پر ملکے، اور میزان پر بھاری ہیں، سب حسان الله و بحده سب حان الله العظیم] (صحیح بخاری (۷۵۲۳) اور سیح مسلم (۲۹۹۳) (بیدونوں حدیثیں اثبات میزان کی دلیل ہیں)

ا عمال اگر چدا عراض ہیں ( یعنی ایسی چیز جس کا جمنہیں ہوتا ) گر اللہ تعالی انہیں جم دیکرا ہے ۔ میزان میں تول لے گا۔ بندوں کے اعمال کے وزن کی حکست اولاً: بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے عدل وانصاف کا اظہار ہوجائے ، ثانیاً: بندوں کو ان کے اعمال کی خبر ہوجائے ، بلا شبہ اللہ تعالیٰ ہرقی کو جائے والا ہے۔

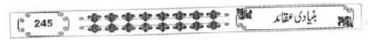
اوروزن، جس طرح اعمال کا ہوگا ،اعمال کے صحا کف کا بھی ہوگا، جبیبا کہ عدیرے بطاقہ ہے واضح ہے، رسول انٹھائیٹ نے فرمایا:

#### www.kitabosunnat.com



ترجمہ: اللہ تعالی میری اُمت کے ایک شخص کو قیامت کے دن ،تمام خلائق کے سامنے بلائے گا، اس پر (اس کے گناہوں کے ) ننانوے رجشر پھیلا دے گا، ہر رجشر کا طول وعرض تاحد تگاہ ہوگا۔اللہ تعالی فرمائے گا: کیا تو ان گناہوں میں ہے کی گناہ کا انکار کرتا ہے؟ کیا تجھ برمیرے كاتب فرشتوں نے كوئى ظلم كيا ہے؟ وہ كہے گا: نہيں ميرے يروردگار اللہ تعالى فرمائے گا: كيا تیرے یاس ان گناہوں کیلئے کوئی عذر ہے؟ کہے گا: نہیں میرے پروردگار۔اللہ تعالی فرمائے گا: كيون نبيس، مارے ماس تيري ايك ئيكى محفوظ ہے، آج تجھ پركوئى ظلم نبيس موگا، ايك پر چى تكالى جائكى، جس مين (أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا عبدالله ورسوله) لكها ہوگا۔اللہ تعالی فرمائے گا:اے بندے!اپناوزن خود كھے لے، كہے گا:ائے ميرے پروردگار! اس يرجي كاان رجشروں سے كيا مقابلہ؟ الله تعالى فرمائے گا: تجھ يرآج كوئى ظلم نيس ہوگا ، چنا نجے وہ رجشر میزان کے ایک پلڑے میں رکھ دیتے جا کیل گے، دوسرے میں وہ پر چی ۔رجشرول والا پلزا باکا پڑے او پرکواڑنے لگے گا اور پر چی بہت بھاری پڑجائے گی ، اللہ تعالیٰ کے نام کے سامنے کوئی چیز بھاری نہیں ہوسکتی اواس حدیث کوامام ترزی (۲۲۳۹) نے روایت کیا ہے، اورا سے صن کہاہ، نیز حاکم (۲/۱ نے بھی، اوراہ امام سلم کی شرط م سجح قرار دیاہ، اورامام ذھی نے امام حاکم ك موافقت كي بيد في البانى كا "السلسلة الاحاديث الصحيحة "(١٣٥) الماحظم يجيم )





### يل صراط

 ٢٠. قوله: "وأن الصراط حق، يجوزه العباد بقدر أعمالهم، فناجون متفاوتون في سرعة المنجاة عليه من نار جهنم، وقوم أوبقتهم فيها أعمالهم"

ترجمہ: ''(قیامت کے دن) پل صراط برق ہے، جے بندے اپنے اٹال کے بقدرعبور کریں گے، پکھاتو نجات پا اٹال کے بقدرعبور کریں گے، پکھاتو نجات پا جا کیں گے جوجہنم سے نجات میں تیزی کے اعتبار سے متفاوت ہونگے۔ اور بہت سے لوگوں کو ان کے اٹھال ہلاکت کے گڑھے (جہنم ) میں کھینک دیں گئے۔'

#### شرح

پلی صراط حق ہے، اور رسول اللہ واللہ کی احادیث سے ٹابت ہے، بیا یک بل ہے جوجہم کی کمر پرنصب ہے، اس پر سے مسلمان، جنت میں تبنیخے کیلئے اپنے اپنے اٹھال کے مطابق گزریں ہے، چنانچہ کچھو تو بکل کی طرح عبور کر جا کیں گے، اور کچھ تیز رفتار ہوا کی طرح، اور کچھ ایسے بھی ہو گئے جوئرین پر گھٹے ہوئے بالاً خریار کر ہی جا کیں گے۔

صیح بخاری (۸۰۸) اور سیح مسلم (۲۹۹) بین ابوهریزه وظارے مروی ہے، رسول التعلق نے فرمایا: [... جنبم کے اوپر درمیان بین ایک بل نصب کیا جائے گا، تمام اخبیاء بین سے سب سے فرمایا: [... جنبم کے اوپر درمیان بین ایک بل نصب کیا جائے گا، تمام اخبیاء بین سے سب سے پہلے بین اپنی امت کولیکراس بل کوعیور کرونگا، اس دن رسولوں کے علاوہ کوئی انسان، کوئی کلام نیس کی کام نیس کے اللہ مسلم "ہوگا، یعنی: اے اللہ سلم تی عطافر بار سے گا، رسولوں کا کلام بھی" الله بھم سلم "ہوگا، یعنی: اے اللہ سلم تی عطافر بار جو گئے۔ اور جنبم بین سعدان (ایک خار دار در دخت ) کے کاموں کی طرح لوہ کو کیا گئے کے نشرے سعدان کے سعدان کا در دخت دیکھا ہے؟ صحاب نے عرض کیا: جی باں فرمایا: وہ کنڈے سعدان کے کہا تم نے سعدان کا در دخت دیکھا ہے؟ صحاب نے عرض کیا: جی باں فرمایا: وہ کنڈے سعدان کے سعدان کا در دخت دیکھا ہے؟



کانٹوں کی طرح ہی ہوئے ،البتہ وہ کتنے بڑے ہوئے اس کاعلم اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہے، یہ کنڈے لوگوں کوان کے اعمال کے بہر سبب ایکتے رہیں گے، کچھ تو اپنی بدا عمالیوں کی وجہ سے ہلاک کردیئے جائیں گے، اور پچھ کو (ایک مدت کیلئے) جہنم میں جھونک دیا جائے گا، پھروہ نجات یا جائیں گے۔

صحح مسلم (٣٢٩) مين الوهرمية اورحذ يفدرض الله عنهماكي حديث مين بدالفاظ بهي بين: [امانت اور رحم (رشتہ داری) کوچھوڑا جائے گا یہ دونوں پلی صراط کے دونوں کناروں میں دائیں اور ہائیں کھڑے ہوجائیں گے۔تم میں سے پہلی جماعت بجلی کی طرح بل صراط کوعبور كرجائے گى، يس نے عرض كيا: ميرے ماں باپ آپ ( عليہ كا ) يرقر بان ہوں، بجلى كى طرح عبور كرنا كيها ہے؟ فرمايا بتم نے بھى بجلى نہيں ديكھى؟ وه كس طرح كزرتى ہے، اور پھر پلك جھيكئے ميں لوث آتی ہے۔ پھر پچھلوگ ہوا کی طرح عبور کریں گے، پچھ برندے کی اور پچھ گھوڑوں کی رفتار ے عبور کریں گے، در حقیقت ان کے اعمال ، انہیں دوڑ ارب ہو نگے تبہارے نبی (عَلَیْ ) بل صراط يركم رعبو على ، اور" رَبّ سَلِم سَلِم سَلِم " كبرب بو تلكي جي كرا ياوك آجا من ع جن كا عال عاجز مو يك ، اورايا هف محى آئة كاجوا بن سر من يركه عما مواجل عكا-] مزيدفر مايا:[ پلي صراط كردونول جانب لوب كنوك داركند يانك رب مو يكي بجنيس گزرنے والوں کے پکڑنے کا علم ہوگا، کچھ زخموں سے چور ہوکر نجات یانے والے ہو تکے ،اور كي كث كرجبنم بس كرجاني والع مو تكفي-]

صحیح مسلم (۳۰۲) میں ابوسعید خدری کا در سے مروی حدیث ہے، جس میں بیالفاظ بھی نہ کور جیں: آپھر جہنم پرایک پل قائم کردیا جائے گا اور شفاعت کرنا حلال ہوجائے گا، اور انبیاء ''السلام سسلم سلم'' پکاررہے ہوئے۔ بوچھا گیا: یارسول اللہ کا کے بیاں کیا ہے؟ فرمایا: ایک ایساراستہ جس پر پھسلن ہی کچسلن ہوگی، اس میں نوچے والے پرندوں کے پنجوں اور نجد کی سرز مین پر پائے



جانے والے کانے دار درخت سعدان کے کانٹوں کی مانند اوہ کے نوک دار کنڈے ہوئے۔ مؤمن بلک جھینے کی طرح ، کچھ ہوا کی طرح اور ہوئی کی طرح اور کھیروں کی طرح عبود کرجا میں گے۔ کچھ تو سیج سالم عبود کر نے جات ہو گھیر گئے اور کچھ کٹ عبود کر جو بالآ خرچھوڑ دیتے جا کیں گے، اور کچھ کٹ کرجہنم کی آگ بیں گرجا میں گے۔



### حوض كوثر

٢١. قوله: "والايسمان بحوضٍ رسول الله عَلَيْتُهُ ، ترده امته ، لايظمأ من شرب منه ، ويزاد عنه من بدل و غير "

ترجمہ: ''رسول الشعاف کے حوض پر ایمان لانا (فرض ہے) آپ اللہ کے حوض پر آپ سالیہ کے حوض پر آپ سالیہ کی است دارد ہوگی، جس نے اس حوض سے پانی کی لیا اسے (جنت میں داخلے تک) بیاس نہیں گئے گی، حوض کوڑ سے اس بدعتی کو دور کر دیا جائے گا جس نے دین میں تبدیل و تغییر کا ارتکاب کیا''

#### شرج

# ہارے نی محم علیہ کے حوض کا بیان

ہمارے نی مطابقہ کے حوض کے بارہ میں مروی احادیث درجہ کو افر کو پینچتی ہیں۔امام بخاری رحماللہ نے اپنی سیح میں کتاب الرقاق میں حوض کا باب ذکر فرمایا ہے،اس باب میں (۱۹) اساد سے یعنی (۲۵۷۵) سے (۲۵۹۳) تک احادیث حوض نقل فرمائی ہیں۔

#### 

حافظائنِ تجرنے فتح الباری میں ذکر کیاہے کہ احادیث حوض پچاس سے زا کد صحابہ کرام سے مروی ہیں ،انہوں نے ان میں سے پچیس صحابہ کا نام قاضی عیاض ، جبکہ تین کا امام نو وی کے حوالے سے ذکر فرمایا ہے،اور تقریباً اتن ہی تعداد کا اپنی تحقیق و تتبع سے اضافہ فرمایا ہے، جس سے ان صحابہ کی تعداد پچاس سے متجاوز ہوگئی۔ (دیکھیے فتح الباری ۱۱۸ ۳۹۸ تا ۳۷۹)

امام این کثیرنے اپنی کتاب'' السهایة ''میں تعیں سے زائد سحابہ سے احادیث وض نقل فرمائی میں ،ان میں سے اکثر احادیث ان اُئمہ کی اساو سے ذکر فرمائی میں ،جنہوں نے اپنی کتب میں ان احادیث کی تخز تن کوروایت کی ہے۔

رسول التُعلِيقة كي حض كم باره من جوسفات وارد بوكى بين وه و كهاى طرح بين:

آپ علی فی اللبن ، وریحه آپ مالی و اللبن ، وریحه اللبن من اللبن ، وریحه اطیب من المسک ، و کیزانه کنجوم السماء، من شوب منها فلایظما آبدا ]

ترجمه: [میرے دوش کی المبائی ایک ماه کی مسافت کے بقدر ہے، اس کا پائی دودھ سے زیادہ سفید اور خوشیومک سے زیادہ عمدہ ہوگی ، اس کے آب خورے آسان کے ستاروں کے برابر موسطے ، جے ایک باراس کا پائی نعیب ہوگیا ، اسے بھی پیاس نہیں گلے گی۔ ] (سمجھ بخاری (۲۵۷۹) بروایت عبداللہ بن عمروض الله عمرا)

امام سلم نے اپنی سیح (۲۲۹۲) میں بیالفاظ فال فرمائے ہیں:

[ میرے دوض کی طوالت ایک ماہ کی مسافت کے بقدر ہے، اور اس کے تمام کونے برابر ہیں،
اس کا پائی چاندی سے زیادہ سفید اور خوشبوم مک سے زیادہ عمدہ ہے، اس کے آب خورے آسان
کے ستاروں کے برابر ہیں جس نے ایک باروہ پائی ٹی لیا اسے بھی بیاس نہیں گئی۔]
صحیم مسلم (۲۳۰۰) ہیں ابوذر غفاری عظم سے مروی ایک صدیث کے بیالفاظ بھی ہیں:
[یشخب فیہ میز ابان من الحنة ، من شرب منہ لم یظماً ، عرضہ مثل طوله ،
مابین عمان الی ایلة ، ما ء ہ اُشد بیاضا من اللبن و اُحلیٰ من العسل ]

#### www.kitabosunnat.com

# بادى عقائد 📜 🚅 🚅 📜 بادى عقائد 🙀

ترجمہ: ﴿ حَضِ كُوثُر مِيْں جنت كَى طرف ہے دو پر نائے كررہے ہوئے ،جس نے حوضٍ كوثر كا پانى پی لیا اے بھی پیاس نہیں گئے گی ،اس كاعرض اس كے طول كے برابرہے ، ثمان سے ليكر ايلة تك اس كا پانی دودھ سے زیادہ سفیدادر شہدے زیادہ میٹھاہے ]

حوضٍ كوثر پرا بلِ بدعت كا بيبت ناك انجام

کھے لوگوں کو حوش کور پر وار دہونے سے روک دیا جائے گا میچ بخاری (۲۵۷۲) میں عبداللہ بن معود اللہ سے مروی ہے، رسول اللہ میں نے فرمایا:

[أنا فرطكم على الحوض ، وليرفعن رجال منكم ، ثم ليختلجن دوني فأقول: يا رب أصحابي فيقال: انك لا تدري ما أحدثوا بعدك ]

ترجمہ:''[یس حوش کوڑیہ تبہارا انتظار واستقبال کرونگا بتم میں سے پچھ لوگ ظاہر کیئے جا کیں گے پچرمیرے سامنے تھنچ کر نکال دیئے جا کیں گے ، میں کہوں گا: میرے پروردگاریہ تو میرے ساتھی ہیں، کہا جائے گا: آپ(علاقہ) بنہیں جانتے انہوں نے آپ تالی کے بعد کیا کیا ہے طریقے اپنا لئے تھے ]

ان ساتھیوں سے مرادوہ چندلوگ ہیں، جنہوں نے نجی تلکی کی وفات کے بعدارتد اوا تعتیار کرلیا تھا، اور پھران اسلامی کا میاب لفکروں کے ہاتھوں قبل کردیے گئے تھے، جنہیں ابو بمرصد این عظمہ نے مرتدین سے قبال کیلئے بھیجا تھا (نوٹ: وہ شرعی نصوص جو کسی مخصوص تناظر میں وارد ہوتے ہیں ان کے تھم میں عموم ملحوظ ہوتا ہے، لہذا قیامت کے وان حوش کو ثریہ ہرمبتدع کی ای طرح بے تو قیری اور تذکیل ہوگی ، جیسا کہ رسول اللہ بھی تھے نے ایک حدیث میں ارشاو فر مایا ہے کہ میں مبتدعین کود کھے کر یہ ہوں گا: [سحق سحق المن غیر بعدی] یعنی: جن لوگوں نے میرے مبتدعین کود کھے کر یہ ہوں گا: [سحق سحق المن غیر بعدی مترجم)

روافض کی ہزیان گوئی

بنیادی عقائد میں بنیادی عقائد میں میں میں اللہ میں کے حقد و بغض سے لبریز ہیں، کا میں روافض، جن کے سینے سے لبہ کرام رضوان اللہ میں اللہ علیہ میں کے حقد و بغض سے لبریز ہیں، کا میں زعم باطل ہے کہ صحابہ کرام نجی مالے کی وفات کے بعد مرتد ہوگئے تھے، بہت تھوڑی تعداد دیں پر باقی ردی ، ان کے بقول احادیث ہیں جن لوگوں کو عوض کوڑ سے دور کرنے کا ذکر وارد ہے ، وہ باتی ردی ، ان کے بقول احادیث ہیں جن لوگوں کو عوض کوڑ سے دور کرنے کا ذکر وارد ہے ، وہ

(نعوذ بالله) يهي اصحاب رسول عليه بير \_

حقیقت بیہ کر توفی کوڑے دور ہٹانے کے اصل مستحق خودر دافض ہیں؛ کیونکہ دہ وضوع میں اپنے پاکونکہ دہ وضوع میں اپنے پاک نہیں دھوتے ، بلکہ سے کرتے ہیں ، اور رسول الشقائی کا فرمان ہے: [ویسل للأعقاب من النار] لینی: وضوع میں جن کے پاؤں کی ایڑیاں تھوڑی ہی خشک رہ جا کیں ان کیلئے جہنم کی ویل ہے۔ (صحح بخاری (۱۲۵) صحح مسلم (۲۴۲) بروایت ابو هریرة ﷺ ، )

اس كى علاده روافض كے چېرے اس چىك دمك سے محروم بيں جووضوء سے پيدا ہوتى ہے۔ رسول الله الله الله الله كافر مان ہے:[ان أمنى يعد عنون يعوم المقيامة غيرا محجلين من آثار السوضوء] يعنى: بے شك ميرى امت قيامت كه دن بلائى جائے كى ،ان كى پيشانياں اوروپگر اعضاء وضوء، وضوء كى بركت سے چىك رہے ہوئكے ] (سمج بخارى (١٣٦) بروايت ابوح برة علم)

اس دور کے ایک گمراہ خص کے صحابہ کرام کے متعلق باطل نظریہ کارد واضح ہوکہ اس دور بیس ایک شخص پیدا ہوا ہے جس کا زعم ہے کہ وہ اہل السنة میں ہے ، جبکسہ اہل السنة ہے اس کا کوئی واسطہ یا تعلق نہیں ہے، بلکہ وہ ان روافض کے نج پر قائم ہے جواب سینوں میں صحابہ کے خلاف بغض وعنا در کھتے ہیں ، اس شخص کا نام حسن بن فرحان المالکی ہے ، سیہ سعودی عرب کے انتہائی جنو بی علاقہ بنو ما لک کی طرف منسوب ہے۔

ال فض في ايك انتهائى خيف اور كه في اسار سالة تعنيف كيا بين المصحابة بين الصَّحْبَة اللغوية و الصَّحْبَة الشرعية "ب (يعنى سحابيد مل الغوية و الصَّحْبَة الشرعية "ب (يعنى سحابيد مل الغوية و الصَّحْبَة الشرعية على موجد اس رسالي ساس كازعم ب كرسحابي عرف وه مهاجرين وانصارين جوسم حديبيت في موجد

# 

تھے جنہوں نے حدیبیہ کے بعداسلام قبول کیا یا ہجرت کی ان کیلئے شرعی صحابیت کا کوئی حصہ نہیں بلکہ ان کی صحبت تو منافقین و کفار کی صحبت جیسی ہے۔

اس خفس نے اپنے اس قول سے بہت سے اصحاب رسول مقابیقہ کو نی تقابقہ کی صحابیت سے خارج کردیا، جن میں عباس بن عبد المطلب نی تقابقہ کے بیچا، اور ان کے بیٹے حمر امت، ترجمان القرآن عبد الله بن عباس رضی الله عظم بھی ہیں۔ای طرح ابد موی اشعری، ابوهریرة اور خالد بن ولیدرضی الله عظم وغیرہ جیسے بے شار صحابہ کوشر فی صحابیت سے فارغ کردیا۔

یہ پندرھویں صدی بیں ایک بدعت اور نحدُث قول ہے،اس مالکی ہے قبل بیہ بات کی نے نہیں کہی ،موائے ای جیسے ایک نوعمر نو جوان کے،جس کا نام عبدالرحمٰن بن مجمد اُنکھی ہے۔

اس کی اس محضیا کتاب میں صحابہ کرام کی عدالت کا بھی انکار ہے،اس کے خیالِ فاسد کے مطابق اکثر صحابہ کرام رضوان اللہ علیم ما جمعین کو نی تفایق کے حوض سے دھتکار دیا جائے گااور انعوذ باللہ واصل جہنم کردیا جائے گا۔

اس کا کہنا ہے کہ صحابہ کرام میں سے بہت تھوڑی تعداد نجات پاسکے گی، (اس نے اس تھوڑی تعداد کے بیان کیلئے '' مشل هسمل النعم '' کی تعیراستعال کی ہے، یہ تعبیرایک حدیث میں وارد ہوئی ہے، جس کا بیان آ گے آ کے گا، اس تعبیر ہے کی شی کی تعداد کی قلت کا اظہار مقصود ہوتا ہے، '' مسل المنعم ''، ریوڑ کے ان چنداو نول کو کہتے ہیں جو چروا ہے کے بغیرون یا رات گزاریں، المسل المنعم ''، ریوڑ کے ان چنداو نول کو کہتے ہیں جو چروا ہے کے بغیرون یا رات گزاریں، المسل المنعم ہوتی ہے۔)

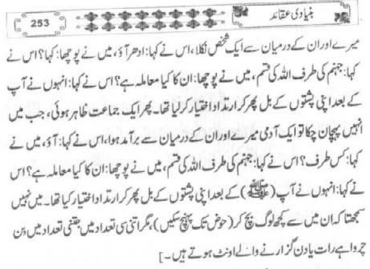
اس فخص (مالکی) کے فدکورہ بیانات ہے ثابت ہوگیا کداس کا تعلق اہل النہ ہے تہیں بلکہ روافض حاقدین علی اصحاب رسول التعلق ہے ہے۔ جس نے ایک کتاب بعنوان "الانتسار للمصحابة الاخیار فی رد اباطیل حسن المالکی "اکسی ہے، جس جس اس کی تمام اباطیل و خرافات کاردکیا ہے۔



اس كتاب مين، مين في حوض دور بثائ جانے كتعلق سيكھا ب ماکلی نے جوعد الب صحابہ کا افکار کیا ہے، اس کے ردگی ساتویں وجہ بیہ ہے کہ مالکی اپنی کتاب کے صفحہ ٢٣ من لكمتا ہے كرد محالية كرام كى قدمتِ عام ميں جواحاديث وارد جوكى جين ان ميں سے ایک حدیث وہ ہے جس میں صحابہ کے ایک جم غفیر کوجہنم کی طرف جاتا دیکھ کر نجی تا ایک فرمائیں ك: بدتو مير عصابي بين ميتومير عصابي بين -كهاجائكا: آب (علي ) نبين جانت ك انہوں نے آپ ( علیہ ) کے بعد کیا کیا نے طریقے اپنا گئے۔ یہ بخاری وسلم کی عدیث ہے، جبكة بخاري من (بقولِ ما كلي) بيالفاظ بهي وارد إن: [فلا أرى يسنجو منكم إلا مثل همل النعم العني تم ميس بهت تحور لوك مثل همل النعم" نجات ياسكيس ك-" اب اس مخالف ومعاند كاكهناب كه صحابه كيلية كما انتياز باقى ره كيا جبكه ني الله في في الديا كدان میں سے بہت تھوڑے لوگ نجات باسکیں گے ، باتی تمام جہنم میں مجھونک دیے جا کیں مے (والعیاذ باللہ )اس حاقد اور معا ندنے یہی بات اپنی کتاب کے صفحہ ۲ میں وہرائی ہے۔ ہماس کے جواب میں عرض کرتے ہیں بھی بخاری، کتاب الرقاق کی جس حدیث کا اس نے حوالدوياب، وه الوهريرة الله عروى ب،اس كالفاظ يون بي (١٥٨٧):

[ بينا أنا نائم فإذا زمرة، حتى إذا عرفتهم خرج رجل من بينى وبينهم ، فقال: هلم، فقلت : أين ؟ قال : إلى النار والله! قلت: وماشأنهم ؟قال إنهم ارتدوا بعدك على أدبارهم القهقرى، ثم إذا زمرة ،حتى إذا عرفتهم خرج رجل من بينى وبينهم ، فقال: هلم ، قلت : أين ؟قال : إلى النار والله! قلت: ماشأنهم ؟قال: إنهم ارتدوا بعدك على أدبارهم القهقرى، فلا أراه يخلص منهم إلا مثل همل العم

ترجمه:[ایک باریس سور ہاتھا کہ یس نے ایک جماعت دیکھی جب میں ان کو پیچان چکا تو



حافظانن جراس حديث كى شرح كرتے ہوئ فرماتے ہيں:

نی الله کافرمان: [بیس أنا نائم] اکثر شخول میں ای طرح وار دہواہ، جبکہ محمی کے نیخ میں '' بالنون کی بجائے'' فعائم '' بالقاف ہے، اور بیروایت زیادہ ورست معلوم ہوتی ہے کیونکہ قیام سے مراد قیامت کے دن حوض پہ کھڑا ہوناہے، اگر'' نائم'' لیا جائے تو وہ بھی درست کے ون حوض پہ کھڑا ہے، اس سے مراد بیہ ہوگا کہ آپ مالیت نے ونیا میں خواب میں قیامت کے دن (حوض پہ کھڑا ہونے کا) دہ منظرد یکھا (جس کا آپ مالیت نے حدیث فدکورش ذکرفرمایاہے)

حافظ ابن جمرنے حدیث کے آخری حصہ [فلا أو او یخلص منهم إلا مثل همل النعم]
کا مطلب بیان فرماتے ہوئے لکھا ہے کہ اس سے مرادوہ لوگ ہیں جو دوش کو تر پدوار دہونے کیلئے
قریب آئیں گے تو آئیس روک دیا جائے گا۔ (عافظ ابن جمر مزید فرماتے ہیں) مطلب سیہ کہ
ان میں سے دوش کو تر پر واردہ ونے والے بہت تھوڑے لوگ ہو تھے؛ کیونکہ اونٹوں میں سے دن
چروا ہے اونٹ بہت تھوڑے ہوتے ہیں۔

كويا فدكوره حديث ين واردالفاظ فو فالرأراه يخسلص منهم إلا مثل همل النعم"كا

## المادي منادي منادي

مطلب بیہ ہے کہ صدیثِ فدکور میں جن دوج اعتوں کے حوض پر دارد ہونے کا ذکر ہے ،ان میں سے بہت تھوڑے لوگ حوض پر دارد ہوسکیں گے، حدیثِ فدکور سے کہیں بیر ثابت نہیں ہور ہا کہ آ بیاف پرآپ کے سحابہ کی صرف یہی دوج اعتیں چیش ہوگئی۔

مالکی نے جب حدیثِ فدکورکو بیان کیا تو اس میں ایک غلط لفظ و ال دیا، اور اس غلط لفظ کی بنیاد پر سحاب کرام پر ایک غلط حکم عام قائم کردیا، چنانچہ اس کا کہنا ہے کہ سحی بخاری میں یوں بھی مروی ہے، ''فلا اُدی بن جو منکم الا مثل همل النعم ''اس نے ''منکم '' خاطب کے لفظ کے ماتھ حدیث بیان کی حالا تکہ حدیث میں ''منبھم '' ہے، گھراس نے اپنے غلط لفظ 'منکم '' کی بنیاد پر یہ بات کہددی کہ صحابہ کیلئے کیا احمیاز باتی رہ گیا جبکہ نی الفیاق نے فرماویا کہ ان میں سے بہت تحور رہ کو گوٹ جا میں گے (والعیاذ باللہ) بہت تحور رہ کو گوٹ کے حابہ میں ہے کہ قیامت کے دن آپ تالیق کے صحابہ میں سے بہت کم فیز یہ کہددیا کہ نی مقال نعم '' نجات یا سکیں گے۔

اس نے بیات کہدکر نج مالی پر جموف با ندھا ہے؛ کیونکہ نجی مالی نے نے بیخ بہیں دی کہ محلبہ کرام میں ہے بہت کم نجات پاسکیں گے۔ ( بلکہ نجی الله کی کا اللہ کی مدیث کا طخص بیہ ہے کہ قیامت کے دن جودہ جماعتیں حوض پر وارد ہونے کیلئے آئیں گی، چونکہ ان میں ہے اکثر نے ارتد ادافقیار کرلیا تھا لہذا ان میں ہے اکثر کو حوض ہے روک لیا جائے گا اور بہت کم حوض پر وارد ہو تھے ، گویا اس حدیث میں سحا بہرام کا ذکر نہیں بلکہ ان تھوڑے ہے لوگوں کا ذکر ہے، جنہوں نے نجی الله کے دور میں اسلام قبول تو کرلیا لیکن آپ قالی کے خوت ہوتے ہی ارتد ادافقیار کرلیا۔ مترجم) موسکتا ہے ماکن کی فہ کورہ بات عمد آنہ ہو بلکہ بر بنائے نظا ہو ( واللہ اعلم )



کو جواب ملے گا کہ آپ ( علی ) نہیں جانے کہ انہوں نے آپ ( علی ) کے بعد کیا کیا نئ چیز ا اپنالی تھیں۔ تو اس سے مراد وہ تھوڑے سے لوگ ہیں جو نجی تھاتے کی وفات کے بعد مرتد ہو گئے تھے، امیر المؤمنین سیدنا ابو بکر صدیق ﷺ نے ان مرتدین سے قال کیلئے اپے لشکر روانہ کئے، جوان مرتدین کو آل کر کے کامیاب وکامران واپس لوٹ آئے۔

میں کہتا ہوں: اگر اس شخص (مالکی) کے زعم میں اکثر اسحاب رسول ملک کے کا انجام جہنم کی آگ ہے۔ ہاور بہت کم نجات پاسکیں گے، تو پھریہ مالکی اپنے لئے کس قسم کا انجام سو ہے بیشا ہے۔ ہم اللہ تعالیٰ سے عافیت اور ملائمتی کا سوال کرتے ہیں اور ہرقسم کی ذلت وخذ لان سے اللہ تعالیٰ کی بناہ میں آتے ہیں۔

اس فخض (ماکلی) کا زعم ہے کہ شرعی محبت صرف ان مہاجرین وانصار صحابہ کرام کو حاصل ہے جو صلح حدید بیات میں معابق محابہ مسلح حدید بیت کے حدید بیت کے اور آنے والے اس کے زعم فاسد کے مطابق صحابہ کے زمرہ میں شامل نہیں ہیں۔

اب اس کا بیقول کہ صحابہ میں ہے بہت تھوڑ ہے نجات پائیں گے، بقیہ سب جہنم میں جھونک دیئے جائیں گے، اس کا اطلاق انہیں انصار وہاجرین صحابہ پر ہوگا جو حدیبیہ ہے قبل آئے، (کیونکہ وہ انہی کو صحابی مانتا ہے) تو بیر صحابہ جو اس امت کا سب ہے بہترین طبقہ ہے، اگر جہنم ہے نہیں نج کے تو پھرامت کا وہ کون سافر دیت تو جہنم ہے فکا سکے گا۔

یہود ونصاری بھی موی الطبیعی اور میسی الطبیعی کے اصحاب کے بارہ میں وہ بات نہیں کہ سکے جو یہ مالکی کہ گیا، جس سے بیٹا بت ہوتا ہے کہ میٹخص بنج وفساداور شرکی انتہاء کو پہنچا ہوا ہے، جوشن مجھی اس کی بیر بات سے گا یا بذات خود پڑھے گا تو وہ یا تو اسے مفقو دافقل سمجھے گا یا اسے پر لے در سبت کا خبیث اور صحاب کرام جو امت کی سب سے افضل جماعت ہے پر حافد قرار دے گا، فاص طور پیاس کا بیکہا کہ عماس بن عبدالمطلب اور ان کا بیٹا عبداللہ صحابی نہیں تھے، اور خاص طور



پاس کار کہنا کہ اکثر صحابہ (تھوڑی تعداد کے علاوہ) جہنم میں جائیں گے۔

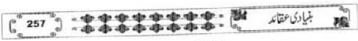
پھراگراس مخض کے دعم کے مطابق ، اکثر صحابہ (علاوہ بعض کے) جہنمی ہیں، تو کتاب وسنت تو ہم تک صحابہ کرام کے طریق ہی ہے پہنچا ہے ، وہی رسول الشفظی اور بعد ہیں آنے والے لوگوں کے درمیان واسطہ ہیں ، تو مجرلوگوں کے پاس کون ساحق اور کون کی ہدایت ہے ؛ کیونکہ ناقل ہیں قدح اور جرح منقول ہیں قدح اور جرح کے مترادف ہے۔

امام ايوزرعة الرازى (التوقل ٢٦٣٠) فرمات إلى: "اذا رأيت الرجل ينتقص أحدا من أصحاب رسول الله مَلْتُلْهُ عندنا حق أصحاب رسول الله مَلْتُلْهُ عندنا حق والمقر آن حق ، وإنسما اذى إلينا هذا القرآن والسنن أصحاب رسول الله مَلْتُلِهُ وإنسما يريدون أن يجرحوا شهو دناليبطلوا الكتاب والسنة ، والجرح بهم أولى وهم زنادقة "

ترجمہ: ''جب تم سی شخص کواصحاب رسول اللہ پہرج کرتے ہوئے دیکھوتو یقین کرلوکہ وہ
زندیق ہے؛ کیونکہ ہمارے نزدیک رسول اللہ اللہ حق جی ،اور قرآن بھی حق ہے، ہماری طرف
قرآن اور رسول اللہ قانی کے کی احادیث پہنچانے والے رسول اللہ قانی کے سحابی ہیں، بیزنادقہ
عالے جی کہ ہمارے ان گواہوں (صحابہ کرام) پر جرح کرے کتاب وسنت کو باطل کردیں،
عال نکہ رہ خود جرح وقد ح کے سحق ہیں اور زندیق ہیں''

(الكفاية للخطيب البغدادي (ص٢٩)

ماکلی کی دیگراباطیل جنهیں اس نے اپنی کتاب "قراءة فی کتب العقائد "بین دکرکیا ہے، میں ان سے بھی پردہ اٹھانا چاہتا ہول، ان شاء الله تعالی ان ثمام اباطیل پر اپنی کتاب "الانتصار لاهل السنة و الحدیث فی رد اباطیل حسن المالکی "میں بلادور مطا کرصفایا کردو تگا۔



# ايمان كى تعريف اور حقيقت

٢٢. قوله: "وأن الايمان قول باللسان ، وإخلاص بالقلب، وعمل بالمحوارح ،يزيد بزيادة الأعمال، وينقص بنقصها ، فيكون فيها النقص وبها الزيادة ، ولا يكمل قول الايمان إلا بالعمل ، ولاقول وعمل إلا بنية ، ولاقول وعمل ونية إلا بسموافقة السنة . وأنه لا يكفر أحد بذنب من أهل القبلة "

ترجمہ: ''اور بے شک ایمان زبان کے اقرار، دل کے اضاص، اور اعضاء کے مل کا نام
ہے، نیکیوں کی زیادتی سے بڑھتا ہے اور کی سے گھٹتا ہے، ایمان میں کی بیشی ہوتی رہتی ہے،
ایمان کا قول، عمل کے بغیر پورانہیں ہوتا، اور تول وعمل دونوں نیت کی در تنگی کے بغیر نا تملل
ہیں، اور قول عمل اور نیت نتیوں رسول الشعاف کی سنت کی مطابقت کے بغیر نا قابل قبول
ہیں، اور اہلِ قبلہ میں سے کوئی شخص کی گناہ کے ارتکاب سے کا فرنہیں ہوجاتا''

(يهال چندمسائل كاذكرہے)

## الل السنة والجماعة كےنز ديك ايمان كي تعريف

(۱) اہل السنة والجماعة كے نزديك، ايمان دل كى تقيد يق، زبان كے اقر اراوراعضاء كے مل سے بنمآہ، ان كے نزديك بيتينوں امور مسكى ايمان ميں داخل ہيں، اللہ تعالیٰ نے فر ماياہے:

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِيْنَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتُ قُلُونِهُمُ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ ايَاتُهُ زَادَتُهُمُ ايَّمَانُ اوَّعَلَى رَبِهِمْ يَسَوَكَّلُونَ. ٱلَّذِيْنَ يُقِيْمُونَ الصَّلُوةَ وَمِمَّا رَزَقُنهُم يُنْفِقُونَ. أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِنُونَ حَقًا. لَهُمْ دَرَجْتٌ عِنْدَ رَبِّهُمُ وَمَعْفِرَةٌ وَرِرُقَ كَرِيْمُ ﴾ (الاتال:٣٢٣)

# 

ترجمہ: ''بس ایمان والے تو ایسے ہوتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ کا ذکر آتا ہے تو ان کے قلوب ڈر جاتے ہیں اور جب اللہ کی آیتیں ان کو پڑھ کر سنائی جاتی ہیں تو وہ آیتیں ان کے ایمان کو اور زیادہ کردیتی ہیں اور وہ لوگ اپنے رب پر تو کل کرتے ہیں۔ جو کہ نماز کی پابندی کرتے ہیں اور ہم نے ان کو جو چھے دیا ہے وہ اس میں سے خرچ کرتے ہیں۔ سے ایمان والے یکی لوگ ہیں ان کیلئے بڑے درجے ہیں ان کے رب کے پاس اور مغفرت اور عزت کی روزی ہے''

ان آیات میں قلوب واعضاء کے تمام اعمال ایمان میں داخل کیئے گئے ہیں۔

صحيح مسلم (۵۸) من الدهريرة في سعروى ب، رسول التمايية قرار شاوقر مايا: [الايسمان بضع وسبعون أو بضع وستون شعبة ، فأفضلها قول لاإله الا الله ، وأدناها اماطة الاذى عن الطويق والحياء شعبة من الايمان]

یعنی:[ایمان کے سترے کھے زیادہ یا ساٹھ سے کچھ زیادہ شعبے ہیں، سب سے افضل 'لا باللہ الا اللہ'' کہنا ہے، اور سب سے اوٹی رائے سے تکلیف دہ چیز کا ہٹانا ہے، اور حیاء بھی ایمان کا شعبہ ہے]

اس حدیث نے بڑی صراحت سے ثابت کیا ہے کہ دل ، زبان اوراعضاء سے اوا ہونے والا ہر عمل ایمان کہلا تا ہے۔ البعتہ قرآن تکیم کی بہت می آیات میں جوعملِ صالح کا ایمان پرعطف ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا فرمان:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ كَانَتُ لَهُمْ جَنَّتُ الْفِرُ دَوْسِ نُزُلاً ﴾ 
ترجم (بِ شِک جولوگ ایمان لائے اور تیک عمل کرتے رہے ان کی مہمان توازی جنت الفروق میں ہوگی) (الکھن : ۱۰۷)

نير فرمايا: ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ أُولَئِكَ هُمُ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ ﴾ ترجمه: "بي فك جولوك ايمان لائ اورتيك عمل كنديداوك بهترين خلائق بين" (البيدة: ٤)

# المارك مقالد المارك مقالد المارك مقالد المارك مقالد المارك مقالد المارك مقالد المارك ا

نیز قرمایا: ﴿ إِنَّ الَّذِیْنَ اَمُنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ سَیَجَعَلُ لَهُمُ الرَّحُمْنُ وُدًّا ﴾ ترجمہ: ''جولوگ ایمان لائے اور انہوں نے کام بھی اعتصے کئے یقیناً ان کیلئے جنت القرووس کے باغات کی مہمانی ہے'' (الکھن : ۱۰۵)

ان تمام آیات میں عطف کی ولالت مینہیں ہے کہ اعمال مسمی ایمان میں داخل نہیں بلکہ ہیہ عطف،از قبیل عطف الخاص علی العام ہے، (نہ کہ برائے مغامرت )۔

اس کی وجہ میہ ہے کہ لوگوں میں ایمان کے تعلق سے پایا جانے والا تفاوت، اندال کے تفاوت کی بناء پر ہے، فیز اقوال کے بھی ؛ کیونکہ قول بھی زبان کاعمل ہے، بلکہ بعض اوقات تو بیرتفاوت، عمل تلب کی بناء پر بھی قائم ہوجاتا ہے۔

حافظ ابن جمرنے فتح الباري (۴۱/۱) ميں امام نووي كے حوالے نقل كيا ہے:

"انتهائی ظاہراور مختار تول کے مطابق تقدیق، جودل کافعل ہے، بیں بھی کھڑ سے نظراور وضوی اولدگی وجہ سے کی بیشی واقع ہوجاتی ہے، ای لئے ابو برصدیق ﷺ کا ایمان، دوسروں کے ایمان سے زیادہ قوی تھا؛ کیونکہ ان کے ایمان بیش کی شبہ کا کوئی شائبہ یا امکان ٹیس تھا، ہماری اس بات کی تأکیدان ہے کہ ہر مخص بذا سے خود یہ بات جانتا ہے کہ اس کے دل کی کا تئیداس بات اس کے دل کی کا تئیداس بات ہے ہی بھوتی ہوتی ہے، جی کہ بعض اوقات دل زیادہ دولیت بقین کیفیت بیش تا تی رہتی ہے، جی کہ بعض اوقات دل زیادہ دولیت بقین واضاص وقو کل ہے معمور ہوتا ہے اور بعض حالات بیس یہ کیفیت برقر ارتبین رہتی ، اس طرح اضلامی وقوت کو گڑت کی بناء پر کی بیشی واقع ہوتی رہتی ہے" (انتیا) نفد لیق ومعرفت بیس بھی دلائل کی قوت و کھڑت کی بناء پر کی بیشی واقع ہوتی رہتی ہے" (انتیا)

المعادة "کہاجا تا ہے، ان کا کہنا ہے کہ ہروہ شخص جوایمان قبول کر لے، کا ال الایمان ہوتا ہے، المعادة "کہا جا تا ہے، ان کا کہنا ہے کہ ہروہ شخص جوایمان قبول کر موجودگی بیس کوئی نیکی نفع نہیں المعادن کی موجودگی بیس کوئی نیکی نفع نہیں ایمان کی موجودگی بیس کوئی نیکی نفع نہیں ایمان کی موجودگی بیس کوئی نیکی نفع نہیں ایمان کی موجودگی بیس کوئی نیکی نفع نہیں دیتا ، جیسا کہ کفر کی موجودگی بیس کوئی نیکی نفع نہیں دیتا ، جیسا کہ کفر کی موجودگی بیس کوئی نیکی نفع نہیں دیتا ، جیسا کہ کفر کی موجودگی بیس کوئی نیکی نفع نہیں دیتا ، جیسا کہ کفر کی موجودگی بیس کوئی نیکی نفع نہیں دیتا ، جیسا کہ کفر کی موجودگی بیس کوئی نیکی نفع نہیں دیتا ، جیسا کہ کفر کی موجودگی بیس کوئی نیکا نفع نہیں دیتا ، جیسا کہ تقری موجودگی بیس کوئی کیکی نفع نہیں ۔

# 

دوسرے جنہیں 'مر جدة الفقهاء '' كہاجاتا ہے، بيابل كوف بيں جو بيشتر امام ابوطنيفر رحمه الله كے بيروكار بيں، بيكھ مسمى ايمان بيں اعمال ك عدم دخول ك قائل بيں، البت 'مسر جداة الغلاة ''كاس قول ك عالف بيں كما يمان كى موجودگى بيس كناه نقصان تبيس ديتا۔

بلكهوه گناه پرمواخذه اورسزا ملنے كے قائل ہيں۔

مو جنة الفقهاء كاقول بعي صحيح نبين؛ كيونكداس بي بحى المب كلام مرجد كى بدعات كاراسة بموار ہوتا ہے، نيز ية فكر معاشره ميں فتق و فجور كے پنينے اور رواج پانے كا ذريعه بنرآ ہے ، تفصيل كيلئے شرح طحاوير ( ۴۷٠) ملاحظہ ہو۔

(٣) نیکی کے کاموں سے ایمان بر حتا ہے، جبکہ محصیتوں کے ارتکاب سے گھٹتا ہے۔ زیادتی ایمان کی ادلہ، درج ذیل آیات ہیں:

﴿ إِنَّ مَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمُ وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمُ آيَاتُهُ زَادَتُهُمُ إِيْمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ﴾ (الانفال:٢)

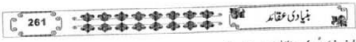
ترجمہ ''بس ایمان والے تواہے ہوتے ہیں کہ جب اللہ تعالیٰ کا ذکر آتا ہے توان کے قلوب ڈر جاتے ہیں اور جب اللہ کی آیتیں ان کو پڑھ کر سنائی جاتی ہیں تو وہ آیتیں ان کے ایمان کو اور ڈیادہ کردیتی ہیں اور وہ اسیخ رب پرتو کل کرتے ہیں''

يْمِرْقرمايا: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَوَا ذَتُهُمُ إِيمَانًا ﴾ (التوبة: ١٢٣)

ترجمه: موجولوگ ایمان دار بین اس سورت نے ان کے ایمان کوزیادہ کیا"

نیز قرمایا: ﴿ هُوَ الَّذِی أَنْزَلَ السَّجِیْنَةَ فِی قُلُوْبِ الْمُوْمِنِینَ لِیَزُدَادُوُا إِیْصاً نَا ﴾ ترجمہ: ''وی ہے جس نے مسلمانوں کے دلول میں سکون (اوراطمینان) ڈال دیا تا کہا ہے ایمان کے ساتھ دی ساتھ اور بھی ایمان میں بڑھ جائیں'' (افقۃ ہم)

يُرْفِرِ اللهِ ﴿ الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمُ فَاخْشُوهُمُ فَزَادَ



هُمُ إِيْمَانًا ﴾ (آلعران:١٧٣)

ترجمہ:''وہ لوگ کہ جب ان ہے لوگوں نے کہا کہ کا فروں نے تنہارے مقابلے میں افکر جمع کرلتے ہیں، تم ان سے خوف کھا و تو اس بات نے انہیں ایمان میں اور بڑھا دیا''

ثَيْرُ فُرِما إِ: ﴿ وَلَـمَّا رَأَى الْـمُوْمِنُونَ الْأَحُـزَابَ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللهُ وَرَسُولُهُ وَصَدَقَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَمَازَادُهُمُ إِلَّا إِيْمَانًا وَتَسْلِيمًا ﴾ (الاتزاب:٢٢)

ترجمہ: ''اورا یمان داروں نے جب ( کفار کے )لشکروں کودیکھا (بساختہ) کہدا تھے! کہ انہی کا وعدہ ہمیں اللہ تعالیٰ نے اوراس کے رسول نے دیا تھا اوراللہ تعالیٰ اوراس کے رسول نے پیج فرمایا،اوراس (چیز ) نے ان کے ایمان میں اورشیوہ فرماں برداری میں اوراضا فہ کردیا'' ایمان کے کم ہونے کی دلیل رسول اللہ میں کے رسودیث ہے:

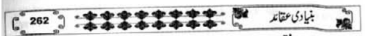
[ من رأى منكم منكرا فليغيره بيده ،فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ،وذلك اضعف الايمان]

ترجمہ:[جوخضتم میں ہے کوئی برائی دیکھے تو اے اپنے ہاتھ سے بدل دے، اگر ہاتھ سے طاقت نہ موتو زبان سے اصلاح کرے، اگر زبان کی بھی طاقت نہ موتو اپنے دل میں برا جانے، اور ریسب سے کمزورا بمان ہے] (سیج مسلم (۷۸)

ایمان کے کم ہونے کی ایک اور دلیل ، حدیث شفاعت بھی ہے، جس میں ان لوگوں کے جہنم سے نکا لئے کا ذکر ہے، جن کے دلول میں ایمان ایک رائی کے دانے کی صورت ہوگا۔ ( دیکھیئے سیج بخاری (۲۳۹ کے )اور سیج مسلم (۳۰۲ ) بروایت ابوسعید خدری ہے،

وہ حدیث بھی ایمان کی کی دلیل ہے جس میں رسول الٹھائے نے عورتوں کو ناقصات عقل ودین قرار دیاہے۔ (صحح بناری (۳۰۴) صحح سلم (۱۳۲)

حافظ ابن حجر فتح الباري (١/ ٣٤) ميں فرماتے ہيں: امام لا لکائی نے صبح سند کے ساتھ امام



بخارى رحمدالله مع قل قرمايا به وه قرمات بي "لقيت أكثر من ألف رجل من العلماء بالامصار ، فمارأيت أحدا منهم يختلف في أن الايمان قول وعمل ويزيد وينقص"

لینی: میں مختلف شہروں میں ایک ہزارے زا کدعلاء ومحدثین سے ل چکا ہوں سب کا بیعقیدہ تھا کہا بیان قول وعمل کا نام ہے، اور بوحتا اور گھٹتا ہے، اس میں کسی کواختلاف نہیں تھا۔

امام اینِ ابی حاتم الرازی اورامام لا لکائی نے اپنی اسانید سے صحابہ اور تابعین کے ایک جم غفیر سے ایمان کے بڑے م سے ایمان کے بڑھنے اور تھنے کے اقوال نقل فرمائے ہیں، ان میں ایسے صحابہ اور تابعین کے نام بھی ہیں جن پراجماع دائر ہوتا ہے۔قاضی فضیل ابن عیاض اورامام وکیج نے ایمان کی کی وہیشی کو اہل البنة والجماعة کا قول قرار دیا ہے۔

(٣) 'اسلام' اور ایمان ان الفاظ میں سے ہیں جو کی جملے میں اکھنے فد کور موں تو ان کے معنی میں فرق ہوتا ہے اور جب دونوں میں سے ہر کوئی الگ الگ ذکر کیا جائے تو دونوں ایک دوسرے کا معنی دیتے ہیں، چنا نچہ صدیث جریل میں اسلام اور ایمان کو جمع کیا عمیا ہے، رسول اللہ عقافہ سے جب ایمان کی بابت سوال کیا گیا تو آپ میں اسلام سوال کا وہ جواب دیا جو ایمان کی بابت سوال کیا گیا تو آپ میں اسلام کیا ہے۔ خرمایا:

[أن تؤمن بالله وملا نكته و كتبه ورسله واليوم الآخر والقدر خيره وشره] ترجمه:[بيركةوالله تعالى يراوراس كفرشتول يراوراس كى كتابول يراوراس كرسولول يراور قيامت كدن يرايمان لائه، اورتقدير يرخواه الحجى بويارُى]

اورجب آپ الله اسلام كى بابت موال كيا كيا تو آپ الله في اسموال كاده جواب ديا جواسلام كانوى معنى كمناسب ومطابق تفا (يعن: ظاهرى امور) آپ الله في قرمايا:
واسلام كانوى معنى كمناسب ومطابق تفا (يعن: ظاهرى امور) آپ الله في قرمايا:
وأن تشهد أن الاالله الاالله وأن محمدا رسول الله و تنقيم الصلاة ، و تؤتى



الزكواة،و تصوم رمضان ، وتحج البيت إن استطعت إليه سبيلا ]

ترجمہ: [بیکرتو گواہی دے کہ اللہ تعالیٰ کے سواکوئی معبود نہیں ، اور جھی اللہ کے رسول ہیں ، اور نماز قائم کرے ، اور زکو ق دے ، اور رمضان کے روزے رکھے ، اور بیت اللہ کا حج کرے اگر استطاعت ہو۔

اگرلفظ اسلام کہیں اکیلا فدکور ہو، لفظ ایمان کے ساتھ مقتر ن ند ہوتو اس کامعنی ظاہری و باطنی تمام امورکوشامل ہوسکتا ہے، ای طرح اگر لفظ ایمان ، لفظ اسلام کے بغیر مستعمل ہوتو وہ بھی تمام ظاہری و باطنی امورکوشامل ہوسکتا ہے۔

کلام عرب میں اس متم کے بہت سے مراد فات ہیں، جیسے لفظِ فقیراور سکین ،اور جیسے لفظِ البر اور انتقوی وغیرو۔

(۵) ایمان میں تین چیزوں کا جماع ضروی ہے: اعتقاد، قول، اور عمل \_

اعتقادادرقول عمل کے بغیر کافی نہیں،اور ہرقول وعمل کیلئے نیت کا ہونا ضروی ہے؛ کیونکہ رسول التعلق کی حدیث ہے:[إنسا الاعمال بالنیات و إنسا لکل امری ما نوی ]

یعن: [تمام اعمال کا دارومدار نیت پر ہے، اور انسان کواس کے عمل ہے وہی ملے گا جواس نے

نيت كى] (صحح بخارى(ا)اورسح مسلم (١٩٠٤)

اگر قول عمل اور نیت متیوں چیزیں انھٹی ہوجا ئیں تو بیاس وقت تک فائدہ نہیں دے سکتیں جب تک رسول الشفاقی کی سنت کے مطابق ندہوں؛ کیونکہ رسول الشفاقیہ کا فرمان ہے:

[من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد]

ترجمہ: [جس نے ہمارے دین میں کوئی ٹی چیز جاری کی وہ مردود ہوگی ] ( بخاری وسلم ) صحیم مسلم کی ایک صدیث میں بیالفاظ بھی وارد ہیں:

[من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو رد ] يعنى: جس فوكى ايماعل كياجس ير مارا

#### www.kitabosunnat.com



امریاتقىدىق نەبوتووە مردودىے]

(٢) مؤلف نے فرمایا ہے: ''ولا یک فر احد بدنب من أهل القبلة ''لیعیٰ: 'اہلی قبلہ میں سے کوئی شخص کی گناہ کے ارتکاب سے کا فرنہیں ہوجا تا۔''

البتة اگر کوئی شخص دین کے کسی ایسے عمل کا، جس کا وجوب بدا ہی وظاہراً ثابت ہو، انکار کروے، مثلاً: نماز ، زکو ق،روزہ اور جج ، تو وہ کا فر ہوجائے گا۔ اسی طرح اگر کوئی شخص دین کے کسی ایسے مسئلے کی تح یم کا افکار کردے، جس کی تحریم ظاہراً وبدا ہی ثابت ہو، مثلاً: شراب نوشی ، اور زنا وغیرہ تو وہ بھی کا فر ہوجائے گا۔

جوفض کی بیره گناه کاارتکاب کرلے، بشرطیکه وه اس کے ارتکاب کو جائز اور حلال نه مانتا ہو، تو اہل السنة کے نزدیک وه مؤمن ہے، البته اس کا ایمان ناتھ ہے، اگر توب کئے بغیر مرگیا تو اس کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپر دہوگا، چاہے عذاب دے دے، اور چاہے معاف فرمادے۔ اگر عذاب دے گا تواہے جہنم میں بھیشے نہیں رکھے گا۔

ابل السنة كاس قول كى فرقد معتزله اورخوارج فى خالفت كى ب، ان كزويك كناو كبيره كا مرتكب، دنيا بيس ايمان سے خارج ہوجا تا ہے، اور آخرت ميں جہنم ميں ہميشدر ہے گا۔





## برزخی حیات

٢٣. قوله: "وأن الشهداء أحياء عند ربهم يرزقون ، وأرواح أهل
 السعادة باقية ناعمة إلى يوم يبعثون ، وأرواح أهل الشقاوة معذبة إلى يوم
 الدين."

ترجمہ:''شہداءزندہ ہیںاوراپے رب کے پاس رزق دیئے جاتے ہیں، نیک لوگوں کی رومیں قیامت قائم ہونے تک نعمتوں ہے متمتع ہوتی رہیں گی ، جبکہ بُر بے لوگوں کی رومیں قیامت تک مبتلائے عذاب رہیں گی۔''

### شرح

# شهداء کی برزخی زندگی اوراس کی نعمتوں کا بیان

الله عزوجل كافرمان ہے:

﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قَعِلُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ أَمُواتًا بَلُ أَحْيَاءً عِنْدَ رَبِهِم يُرُزَقُونَ ﴾ ترجمہ: ' جولوگ اللہ کی راہ میں شہید کئے تیں ان کو ہر گرم روہ تہ جھیں، بلکہ وہ زندہ ہیں استے رب کے پاس روزیاں دیتے جاتے ہیں (آل عران: ١٦٩)

يْمِرْفُرَمَايِ:﴿ وَلَا تَــَقُـُولُــُوا لِــمَــنُ يُــقُتَــلُ فِــىُ سَبِيُلِ اللهِ أَمُوَاتُ بَلُ أَحْيَآءٌ وَلَكِنُ لَّا تَشْعُرُونَ ﴾ (البقرة:١٥٣)

ترجمہ: ''اوراللہ تعالیٰ کی راہ کے شہیدوں کومردہ مت کہودہ زندہ ہیں، کیکن تم نہیں ہجھتے'' یہ حقیقی برزخی حیات کہلاتی ہے، جس کی کیفیت اللہ عز وجل کے سواکوئی نہیں جانتا۔رسول اللہ میاللہ علیقے کی احادیث میں سے بیان ہے کہ شہداء کی روحیں سرسبز پرندوں کے اجواف میں ہوتی ہیں، جبکہ دیگراملی ایمان کی روحیں ایک پرندے کی صورت میں ہوتی ہیں۔ (جنت کے اندر)



## قبرمين مؤمنون كونعتين حاصل ہوتی ہےاور كافروں كوعذاب

مؤمن کی قبریں جنت کا بستر بچھایا جاتا ہے،ایک دروازہ جنت کی طرف کھول دیا جاتا ہے جہاں مے سلسل جنت کی ہوائیں اورخوشبوئیں پہنچتی رہتی ہیں،اوراس کی قبرکوتاحد نگاہ کشادہ کردیا جاتا ہے۔

جبکہ کا فرکی قبر میں جہنم کا بستر بچھایا دیا جاتا ہے،اورا کیک درواز ہجبنم کی طرف کھول دیا جاتا ہے، جہاں سے مسلسل جبنم کی گرم ہوائیں پہنچتی رہتی ہیں، قبراس قدر تنگ کردی جاتی ہے کہ پہلیاں ایک دوسرے میں داخل ہوجاتی ہیں۔ پہنما ما حادیث مع تخز تے گزرچکی ہیں۔



### قبركا فتنهاورامتحان

٢٣. قوله: "وأن السؤمنين يفتنون في قبورهم ويسألون ، ﴿ يُشَبِّ اللهُ الله

### شرح

تمام لوگ اپنی قبروں میں آنہ اکش اور امتحان (محر کلیر کے سوالات) کے مرسلے سے دوجار مو تگے، چنانچہ اللہ تعالی اہلِ ایمان کوقولِ ثابت کے ساتھ دنیوی زندگی اور آخرت میں ثابت قدی عطافر مائے گا۔



قبر کے فتنداورسوال کے حوالے سے بہت می احادیث وارد ہیں، اہام بخاری اپنی سیح (۸۲) میں فاطمہ بنت منذ رسے روایت کرتے ہیں، انہوں نے اساء سے اور اساء نے عا کشرصد بقدرضی الله عنھا سے، سورج گربن کے واقعہ میں رسول الله قبائلة کا ریفر مان نقل کیا ہے:

ترجمہ:[جوچزیں میں آئ تک نہیں دکھایا گیا تھا، آج میں نے اپنے اس مقام میں دکھے لیں، حتی کہ جنت اور جہنم بھی، اللہ تعالی نے مجھے وحی کرکے بتایا کہتم اپنی قبروں کے اندر فتنے میں ڈالے جاتے ہو،اور بیفتنہ، دجال کے فتنے کے مثل یا قریب ہے، ( فاطمہ بنت منذر کا کہنا ہے کہ مجھے معلوم نہیں کداساءنے کون سالفظ ذکر کیا)

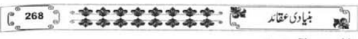
پوچھاجائے گا:اس آ دی کے بارہ میں تم کیاجانے ہو؟

مؤمن یا موقن (وہ محض جے یقین کی نعمت میسر ہو، فاطمہ کا کہنا ہے کہ بچھے یا دہیں کہ اساء نے ان میں ہے کون سالفظ استعال کیا ) کہ گا: وہ محطیقہ ہیں، وہ اللہ تعالی کے رسول ہیں، ہمارے پاس بینات اور ہدایت کیکرآئے، ہم نے آپ سیسی کی دعوت قبول کر لی اور آپ میلیکھ کی امتباع اختیار کرلی، وہ محصیتی ہیں۔ (بیلفظ تین بار کہ گا)

اس سے کہا جائے گا: تم میشی نیندسو جاؤ، ہمیں پتا چل گیا تھا کہ تم خوب یقین کی لعمت سے مالا مال ہو۔

منافق یا مرتاب ( یعنی و فخص جوشک وشبہ میں مبتلا ہو، فاطمہ کہتی ہیں مجھے یادنہیں کہ اساء نے کون سالفظ کہا تھا ) سے جب یہی سوال ہوگا تو وہ کہگا: میں نہیں جانتا ، میں نے تو لوگوں کو ایک بات کہتے ہوئے سنااور وہی کہنا شروع کر دیا۔

امام بخارى نے اپنى مح (٣٦٩٩) يس براء بن عازب على صدوايت كيا ہے، رسول الله على الله الله الله وأن محمدا على الله الله الله الله الله وأن محمدا رسول الله في المن الله الله الله الله وأن محمدا رسول الله فيذلك قوله : ﴿ يُنْبَتُ اللهُ اللهُ اللهُ يَنْ آمَنُوا بِالْقَوْلِ الثَّابِتِ فِي الْحَيَاةِ



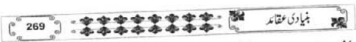
الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ. ﴾ ]

ترجمہ: [مسلمان جب قبر میں سوال کیا جاتا ہے تو وہ 'لاالدالا اللہ مجدر سول اللہ' کی گواہی ویتا ہے، اللہ تعالیٰ کے اس فرمان سے یہی گواہی مراد ہے ' اللہ تعالیٰ اعلیٰ ایمان کوتولی ثابت کے ساتھ دیا کی زندگی اور آخرت میں ثابت قدمی عطافر ماتا ہے' ] ( لیحن قولی ثابت سے مراد کلمہ 'لاالدالا اللہ تحدر سول اللہ' کی گواہی ہے، اور اللہ تعالیٰ کی طرف سے ثابت قدمی کے ملنے سے مراد قبر میں اس کلمہ کو ہر سنے کی تو فیق مرحمت فرمانا ہے، جو کا میا بی کی علامت ہے، قبر میں اور قیامت کے دن ) مسند احمد میں ، سیو سن ، براء بن عازب عظیہ سے ایک طویل صدیث مروی ہے، جس میں رسول اللہ تعلیٰ ہے کہ الفاظ بھی فیکور ہیں: [قبر میں مؤمن کے پاس دوفر شنے آئیں گے، اسے رسول اللہ تعلیٰ ہے اور لوچیس گے: تیرا رب کون ہے؟ وہ کہا گا: میراد ب اللہ ہے۔ وہ لوچیس گے: تیرا رب کون ہے؟ وہ کہا گا: میراد ب اللہ ہے۔ وہ پوچیس گے: تیرا کی ایک میراد ب اللہ ہے۔ وہ پوچیس گے: تیرا کی ایک میراد ب اللہ ہے۔ وہ بوچیس گے: تیرا کی ایک میراد بین اسلام ہے۔ وہ پوچیس گے: جوفی تم میں معوث ہواوہ دیں گیا ہے؟ کہا گا: وہ رسول اللہ تعلیٰ ہیں۔

جب کہ کا فر کے پاس وہی دونوں فرشتے آئیں گے،اے بٹھالیں گے،اور پوچیں گے: تیرا رب کون ہے؟ جواب دے گا: ہائے افسوں مجھے معلوم نہیں۔وہ پوچیں گے: تیرادین کیا ہے؟ وہ جواب دے گا: ہائے افسوں مجھے معلوم نہیں۔وہ پوچیس گے: جو شخص تم میں مبعوث ہوا کون ہے؟ جواب دے گا: ہائے افسوں مجھے معلوم نہیں۔]

مصنف عبدالرزاق (۲۷۳۳) میں ابن جریج کے طریق ہے مروی ہے، وہ کہتے ہیں: مجھے الا الزبیر نے بیصدیث سائی، انہوں نے جابر بن عبداللہ الانصاری سے تی، فرماتے ہیں:

[بشک بدامت اپنی قبروں میں آزمائی جاتی ہے، ایک مؤمن جب اپنی قبر میں داخل ہوجاتا ہے اوراس کے دوست واحباب اسے چھوڑ کر چلے جاتے ہیں، تو ایک فرشتہ شدید غیظ وغضب کیا حالت میں آ کر، ڈانٹ ڈیٹ کے انداز میں پوچھتا ہے: اس فخص کے بارہ میں تم کیا کہتے ہو؟



مؤمن جواب دیتا ہے: وہ اللہ کے رسول اوراس کے بندے ہیں ۔ فرشتہ کہتا ہے: ذرا اپنے اس ٹھکانے کودیکھو چوتمہارے لئے پہلے جہنم میں بنایا گیا تھا، جس سے اللہ تعالیٰ نے تہمیں نجات دے دی ہے،اوراس کے بدلے میں جنت کا ٹھکا نہ عطافر مادیا ہے۔

مؤمن ان دونوں ٹھکا نوں کودیکھیے گا، پھرخوشی ہے کہگا: میں اپنے اہل کوخوشخبری دے آؤں؟ کہا جائے گا: یہبی پرسکون رہو،اب میتمہاراا ہمیشہ کامستقل ٹھکا نہ ہے۔

منافق کو جب اس کے ساتھی وفن کرکے چلے جاتے ہیں، تواس سے فرشتہ پو چھتا ہے: تیرااس شخص کے بارہ میں کیا خیال ہے؟ وہ کہتا ہے: مجھے معلوم نہیں ، میں تو وہی پکھے کہتا تھا جولوگ کہا کرتے تھے۔ فرشتہ کہے گا: تو نے پکھے نہ جانا، اب ذراا پناوہ ٹھکا نہ دیکھے لے جو پہلے تیرے لئے جنت میں تیار کیا گیا تھا، اللہ تعالیٰ نے اس کے بدلے جہنم کا ٹھکا نہ تیار کر دیا ہے۔]

ال حدیث کی سند سی اور بیم فوع کے تکم میں ہے (اس کی وجہ بیہ ہے کہ صحابی اس تم کی خبر اپنے رائے سے نہیں دے سکتالہذاوہ حدیث جو سحابی پر موقوف ہولیکن مضمونِ حدیث ایسا ہوجس میں ذاتی رائے کی تنجائش نہ ہوتو اسے علماء نے مرفوع کا تھم دیا ہے۔ ملاحظہ ہوالفیۃ الحدیث للا مام العراقی وغیرہ)

امام سلم في التي المحمد ( ٥٨٨) من الوهرية على كاروايت برسول التعلقية كايرفر مان نقل فرمايا به : [إذا تشهد أحدكم فليستعذ بالله من أربع ، يقول : اللهم إنى اعوذبك من عذاب جهنم ، ومن عذاب القبر ، ومن فتنة المحيا والممات ، ومن شر فتنة المسيح الدجال ]

ترجمہ: [جبتم میں ہے کوئی شخص نماز میں تشہد پڑھ لے تو اللہ تعالیٰ کی چار چیزوں ہے پناہ طلب کرے، یوں کہے: اے اللہ میں جہنم کے عذاب سے تیری پناہ طلب کرتا ہوں ،اور قبر کے عذاب ہے بھی ،اورزندگی اورموت کے فتنہ ہے بھی ،اور سیخ دجال کے فتنہ کے شرہے بھی (تیری پناہ میں آتا ہوں)]



صیح بخاری (۱۳۷۷) میں ہے:

عن ابي هريرة الله قال: [كان رسول الله الله الله الله الله عن اللهم إلى اعوذبك من عنداب القبر، ومن عذاب النار، ومن فتنة المسيح الدجال ]

ترجمہ: ابوهريرة ها مروى ہے، فرماتے إن: [رسول الشفائية بيدعا كياكرتے تے: اے الله ميں عذاب قبرے ،عذاب جنم ہے، زندگی اور موت كے فتنہ ہے اور سے دجال كے فتنہ ہے تيرى بناه چاہتا ہوں]

بیتین امور، چن کی بایت قبر میں سوال کیا جائے گا، (یعنی : من ربک ؟ ما دینک ؟ من نبیک؟) عباس بن عبد المطلب علی کی ایک حدیث میں اکھٹے ڈکر ہوئے ہیں، چنانچہ سی مسلم (۵۲) میں ہے، عباس بن عبد المطلب نے رسول التعلیق کو بیفر ماتے ہوئے سنا:

[ذاق طعم الايمان من رضى بالله ربا ، وبالاسلام دينا، وبمحمد رسولا] لينى:[الرضخ ن ايمان كى حلاوت چكه لى جوالله تعالى كورب مان كراوراسلام كودين مان كر اور محمد الله كورسول مان كرراضى موكيا]

انہی تین امور کا صبح وشام کے اذکار میں بھی ذکر ہے، اس کے علاوہ اذان کی دعا میں بھی ہے ۔
مینی امور نہ کور ہیں۔ (اس سے شریعت کی ہے حکمت بچھ میں آتی ہے، کہ چونکہ یہ تینوں سوال قبر
میں پوچھے جا ئیں گے، اور قبر قیامت کی پہلی گھاٹی ہے، لہذا بندہ ہر روز بار باران تینوں امورکو
د ہرا تارہے، چنا نچے جو شام کے اذکار میں، اور بخے وقتہ نماز وں کی اذانوں کے جواب میں بہتیوں
چیزیں لیعنی: اللہ پر ایمان ، رسول پر ایمان اور دین اسلام کا اقر ار، شامل رکھی گئیں ،ہم صبح فہم کے
ساتھ یہ دعا ئیں پڑھنے کی تلقین کرتے ہیں ، اللہ تعالی امتحان قبر میں استقامت اور فابت قدمی
عطافر ہائے)

#### www.kitabosunnat.com



شخ الاسلام تحدین عبدالو باب رحمدالله فی ایک انتهائی نفیس رساله بنام "الاحسول الشلاشة و اداشها "تا کیف فر مایا به اس رساله کی بنیادی تین امور بین پینانچه اصول الله سے ان کی مرادیکی تین چین تین بین معرفت رب ، معرفت و ین ، اور معرفت نجی الله علی کی مرادیکی تین بین ، معرفت رب سے متعنی نہیں ہوسکتا۔

ہرطالب علم کی ضرورت ہے ، کوئی اس سے متعنی نہیں ہوسکتا۔



## فرشتول برايمان كى حقيقت

70. وأن على العباد حفظة يكتبون أعمالهم، ولا يسقط شىء من ذلك عن علم ربهم، وأن ملك الموت يقبض الأرواح بإذن ربه. "
ترجمه: "بندول يرتكران فرشة مقررين، جوان كا عمال لكهة بي، جبكرالله تعالى كعلم علم علم علم الموت فرشة الله كلمة الله كالموت فرشة الله كالون وحيل قبض كرتا به "

### شرح

ایمان کے چھاصولوں میں سے ایک اصل فرشتوں پر ایمان لانا ہے، یہ چھاصول حدیہ بے جریل میں ندکور ہیں:

[أن تؤمن بالله وملا نكته و كتبه ورسله واليوم الآخر والقدر حيره وشره] ترجمه:[يهكرةوالله تعالى پراوراس كفرشتول پراوراس كى كتابول پراوراس كےرسولول پراور قيامت كدن پرايمان لائے،اورتقدير پرخواه انجھى مويائرى]

# في بنادي عقالا

فرشتے نورے پیدا کئے گئے ہیں اس کی دلیل سیح مسلم (۲۹۹۲) میں ام المؤمنین عائشہ صدیقہ رضی الله عنصا سے مروی حدیث ہے، رسول الله علیہ فی فرمایا: [حسلقت الملائكة من نور ، و محلق المجان من مارج من نار، و محلق آدم مما وصف لكم]

یعنی:[ فرشتوں کونورے،اور جنوں کوآگ کے بہت مجڑ کنے والے شعلے سے پیدا کیا گیاہے، جبکہ آ دم کوجس چیزے پیدا کیا گیاہے وہتہ ہیں بتا دی گئی ہے( یعنی مٹی )۔ ]

فرشتوں کے برہمی ہوتے ہیں،اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ اَلْمَحَمُسُدُ بِقَدِ فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالْارُضِ جَاعِلِ الْمَلَا يُكَةِ رُسُلَا أُولِيَ أَجُنِحَةٍ
مَّشُنَى وَثُلْتَ وَرُبِعَ يَزِيدُ فِي الْحَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهَ عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾
ترجمه: "اس الله كيك تمام تعريفي سزاوار بين جو (ابتداءً) آسانون اور زيمن كاپيدا كرت والا اور دودو، تين تين، چارچار، پرون والے فرشتون كواپنا يغير (قاصد) بنائے والا بِ بخلوق بين جو يا ب زيادتي كرتا ب الله تعلق يقينا برچيز برقادر ب"

جریل این کے چھسور ہیں۔(صحح بخاری (۳۲۳۲)اور سح مسلم (۲۸۰)

فرشتے، انسانوں کے پاس اپنی اس بیئت یا شکل میں نہیں آتے جن پر انہیں اللہ تعالی نے پیدا فرمایا ہے، بلکہ دیگر شکلوں میں آتے ہیں، جیسا کہ جریل الفیلا کا رسول اللہ اللہ کے پاس ایک غیر معروف آدی کی شکل میں آنا ثابت ہے۔ ملاحظہ ہوصد یو جریل، جو امیر المؤمنین عربین خطاب کے کی روایت ہے مروی ہے، اور سیجے مسلم میں کتاب الایمان کی پہلی صدیث ہے۔ اس طرح جریل الفیلا کے باس آبا اس طرح جریل الفیلا کے پاس آبا کی طرح جریل الفیلا کے پاس بھی بصورت بشرآئے۔ ملائکہ ابراهیم الفیلا کے پاس بھی اس ان شکل میں ایک میں اس کے پاس بھی بصورت بشرآئے۔ ملائکہ ابراهیم الفیلا کے پاس بھی انسانی شکل میں آئے تھے، مریم علیما السلام کے پاس بھی بصورت بشرآئے۔ ملائکہ ابراهیم الفیلا کے پاس بھی انسانی شکل میں آئے۔ تھے، مریم علیما کہ اللہ عرف وجل کے اس فرمان میں ہے:

﴿ وَنَيِّنُهُمْ عَنْ ضَيْفِ إِبْرَاهِيْمَ ﴾ (الحجر:٥١)



ترجمه: ''انبیں ابراهیم کے مہمانوں کا (بھی) حال سنادو''

نیز فرمایا: ﴿ هَلُ آتَاکَ حَدِیْتُ صَیْفِ اِبْرَاهِیْمَ الْمُکُرَمِیْنَ ﴾ (الذاریات:۲۳) ترجمہ: ''کیا تجھے ابراهیم کے معزز مہمانوں کی خبر بھی کیٹی ہے؟''

فرشتوں کی تعداد بہت زیادہ ہے، جے اللہ عزوجل کے سواکوئی نہیں جانتا، جس کا شوت ہیہے کہ'' البیت المعمور''جوسا تویں آسان میں فرشتوں کی مجد ہے میں ہرروزستر ہزار فرشتے واخل ہوتے ہیں، اور جوفرشتہ ایک بارواخل ہوجا تاہے دوبارہ نہیں لوٹ پاتا۔ (صحح بخاری (۳۲۰۷) اور صحح مسلم (۲۵۹)

فرشتول کی کثرت تعداد کی ایک اور دلیل جیح مسلم (۲۸۴۲) کی بیرحدیث ہے:

عن عبد الله ابن مسعود ﷺ قال :قال رسول الله عُلَيْكَ : [ يؤتي بجهنم يومند لها سبعون ألف زمام مع كل زمام سبعون ألف ملك يجرونها ]

عبدالله بن معود ها سے مردی ہے، رسول الله الله فی نے ارشاد فر مایا: آقیا مت کے دن جہنم کو اس طرح لا یا جائے گا کہ دہ ستر ہزار فرشتوں اس طرح لا یا جائے گا کہ دہ ستر ہزار لگاموں میں جکڑی ہوگی، ہرلگام کے ساتھ ستر ہزار فرشتوں کی ڈیوٹی ہوگی، جوائے بینچ کر لائیں گے۔] (صرف ان فرشتوں کی تعداد چار ارب نوے کروڑ بنتی ہے)

فرشنوں میں سے پچھ تو وی پہنچانے پر ما مور ہیں، پچھ بارش برسانے پر، پچھ موت پر، پچھ عورتوں کے ارحام پر، پچھ بندوں کی حفاظت پر، پچھ جنت پر، پچھ جنبم پر،اور پچھان کے علاوہ دیگر ڈیوٹیوں پرمقرر ہیں۔ تمام فرشتے اللہ تعالی کے امر پرسر جھکانے والے اور فوری اطاعت کرنے والے ہیں، وہ اللہ تعالی کے کی امرکی نافر مانی نہیں کرتے اور وہی پچھانجام دیتے ہیں جن کا انہیں پروردگار کی طرف سے تھم ملتاہے، قرآن وصدیث میں فرشتوں کی بابت جو خبریں وارد ہوئی ہیں،ان پرایمان لا نااور کھل تھدیق کرنا ہر سلمان کا فریضہ ہے۔

# نيادى عقائد الله على الله عقائد الله عقائد الله عقائد الله عقائد الله عقائد ا

(۲) ملائکہ کی ایک بڑی تعداد کو، انسانوں کی حفاظت اور ان کے اعمال کی کتابت کی ڈیوٹی سونی گئی ہے، جبیبا کہ اللہ تعالی کا فرمان ہے:

﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمُ لَحَافِظِينَ . كِرَامًا كَاتِبِينَ . يَعُلَمُونَ مَاتَفَعَلُونَ ﴾

ترجمهُ "نيفيناً تم پرتگهبان عزت والے لکھنے والے مقرر بیں۔ جو پکھیم کرتے ہووہ جانے بین " (الانفطار: ١٦١٠)

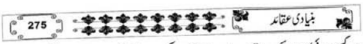
﴿ وَلَقَدُ خَلَقُنَا الْإِنْسَانَ وَنَعُلَمُ مَاتُوَسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ و نَحُنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنُ حَبُلٍ الْوَرِيُدِ. إِذْ يَعَلَقُنى الْمُعَلَقَيَّانِ عَنِ الْيَمِيْنِ وَعَنِ الشَّمَالِ قَعِيْدُ. مَايَلَفِظُ مِنُ قَوْلٍ إِلَّالَدَيْهِ رَقِيْبٌ عَتِيْدٌ ﴾ (ت:١٦٢١)

ترجمہ: ''ہم نے انسان کو پیدا کیا ہے اور اس کے دل میں جو خیالات اٹھتے ہیں ان ہے ہم واقف ہیں اور ہم اس کی رگ جان ہے بھی زیادہ اس سے قریب ہیں، جس وقت دو لینے والے جا لیتے ہیں ایک دائیں طرف اور ایک بائیں طرف بیٹھا ہوا ہے ، انسان منہ سے کوئی لفظ لکال نہیں یا تا مگر کہ اس کے یاس تگہان تیار ہے''

وہ فرشتے جنہیں بندوں کے اعمال کی کتابت کی ڈیوٹی سونچی گئی ہے، وہ بندوں کے تمام اعمال واقوال لکھ لیتے ہیں، جتی کہ بندے اگر کسی نیکی یابدی کا ارادہ کریں تو وہ بھی نوٹ کر لیتے ہیں، چنانچے سیح بخاری (۷۵۰۱) اور سیح مسلم (۲۰۳) میں ہے:

عن ابى هريرة الله أن رسول الله المنظمة قال: [يقول الله : إذا اراد عبدى ان يعمل سيئة فلا تكتبوها عليه حتى يعملها ، فإن عملها فاكتبوها بمثلها ، وإن تركها من أجلى فاكتبوها له حسنة، وإن اراد أن يعمل حسنة فلم يعملها فاكتبوها له بعشر أمثالها إلى سبعمأة ]

ترجمہ:ابوهرية كان عروى ب،رسول التعلقة فرمايا:الله تعالى فرماتا ب:[جب ميرا



بندہ کی برائی کاارادہ کرے تواہاں وقت تک ندکھو جب تک کرنہ لےاور جب کرلے توایک ہی برائی کاارادہ کرے توایک ہی گناہ کھوں اوراگراہے میرے خوف ہے چھوڑ دے تواس کیلئے ایک نیکی لکھ دو، اوراگر اس نے وہ نیکی گئی کا ارادہ کرلے، تواگر وہ نیکی نہ کر سکا تو بھی اس کیلئے ایک نیکی لکھ دو، اوراگر اس نے وہ نیکی کرلی ہواہے دی گناہے کرلی ہواہے کرلی ہواہے کرلی ہواہے کرلی ہواہے دیں گناہے کی کرسات سوگنا تک بڑھا کرلکھ دو۔ آ

اور جہال تک فرشتوں کو انسانوں کی حفاظت کی ڈیوٹی سو شنے کا تعلق ہے، تو یہ ان امور سے حفاظت ہے جو اللہ ہے۔
حفاظت ہے جو اللہ تعالی چاہتا اور حکم فرما تا ہے، اور اللہ تعالی ہر چیز کوخوب جائے والا ہے۔
اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے: ﴿ لَهُ مُعَقِّبَتُ مِّنُ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنُ حَلَفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنُ أَمْرِ اللهِ ﴾
ترجمہ: "اس کے پہرے دار انسان کے آگے پیچے مقرر ہیں، جو اللہ کے حکم سے اس کی تاہبانی
کرتے ہیں' (الرحد: ۱۱)

واضح ہو کہ بندوں کے اعمال واقوال،فرشتے تکھیں یاند تھیں،اللہ تعالیٰ خوب جانتا ہے، (یعنی اللہ تعالیٰ اعمال واقوال کے علم کیلئے ملائکہ کی کتابت کامحتاج نہیں ہے )

الله رب العزت نے کتابت کا تھم اس لئے فرمار کھا ہے کہ فرشتے بندوں کے اعمال واقوال کا شار واحصاء کر ہے، قیامت کے دن بندوں کو آگاہ کردیں، یوں اللہ تعالیٰ کے عدل وافصاف کا اظہار واعلان ہوگا، اور اللہ تعالیٰ بندوں کو ان کے نیک اعمال سے باخبر کردےگا (اور انہیں ان کا عظیم صلہ عطافر مادےگا) اور یُرے اعمال کی اطلاع دے کر انہیں ان کی سزا دےگا، جیسا کہ اللہ یاک نے فرمایا ہے:

﴿ فَمَنُ يَعُمَلُ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَّرَهُ وَمَنُ يَعُمَلُ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ شَراً يَّرَهُ ﴾ ترجمه: ''پس جس نے ذرہ برابر نیکی کی ہوگی وہ اسے دیکھ لےگا،اور جس نے ذرہ برابر بُرائی کی ہوگی وہ اسے دیکھ لےگا۔'' (الزلزال: ۲۰۰۸)

گناہوں میں سے شرک کی سزاتو لازی ملے گی، ویگر گناہوں کی سزا، اللہ تعالیٰ کی مشیت کے محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

# 

تحت ب، جبيا كدالله تعالى كافرمان ب:

﴿ إِنَّ اللهُ لَا يَغُفِرُ أَنُ يُّشُوكَ بِهِ وَيَغُفِرُ مَا دُوُنَ ذَلِكَ لِمَنُ يَّشَاءُ ﴾ ترجمه: "الله تعالى شرك كومعاف تبين فرماتا اور شرك كے علاوہ جس گناه كو چاہے معاف فرمادے " (النساء ۸۸)

(۳) ملائکہ پرایمان لانے ہیں، ان ملائکہ پرایمان لانا بھی شامل ہے، جنہیں موت (قبیشِ ارواح) کی ڈیوٹی سونی گئی ہے۔

قرآن عليم من 'التَّوفِقي' "يعن موت دين كانبت الله تعالى كى طرف بعى باور ملاكك كى طرف بعى باور ملاكك كى طرف بعى الله تعالى كى طرف نبت اس آيت كريمه من فدكور ب:

﴿ اللهُ يُقَوَقَى الْاَنْفُسَ حِيْنَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمُ تَمُتُ فِي مَنَامِهَا فَيُمُسِكُ الَّتِي قَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرُسِلُ الْاُخُرِى اللَّي اَجَلِ مُسَمَّى ﴾ (الزمر:٣٣)

ترجمہ: ''اللہ ہی روحوں کوان کی موت کے وقت اور جن کی موت نہیں آئی انہیں ان کی نیند کے وقت قبض کر لیتا ہے، پھر جن برموت کا تھم لگ چکا ہے انہیں روک لیتا ہے اور دوسری (روحوں) کو ایک مقرر وقت تک کیلئے چھوڑ دیتا ہے''

ملائكه كي طرف موت دين كانسبت اس آيت كريمه مين مذكور ي:

﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَ أَحَدُّكُمُ الْمَوُثُ تَوَقَّمُهُ رُسُلُنَا وَهُمُ لَا يُفَوِّ طُوُنَ ﴾ (الانعام: ٢١) ترجمہ: ''یہاں تک کہ جبتم میں ہے کی کوموت آپنچی ہے تو اس کی روح ہارے بیج ہوئے (فرشے) قبض کر لیتے ہیں، اوروہ ذراکوتا ہی نہیں کرتے''

جب كدا يك مقام پر ملك الموت كى طرف بحى موت دينے كى نسبت فذكور ب: ﴿ قُلُ يَتَوَفَّكُمُ مَّلَكُ الْمَوْتِ الَّذِئ وُكِلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمُ تُوجَعُونَ ﴾ ترجمہ: ' كهدو يجئے! كرتم ہيں موت كا فرشتہ فوت كرے گا جوتم پر مقرد كيا گيا ہے پھرتم سب



ا بن پروردگار کی طرف لوٹائے جاؤ گئ (السجدة:١١)

واضح ہوکہ موت دینے سے متعلق ،ان تین مختلف نسبتوں میں کوئی منافات یا تعارض نہیں ہے۔
اللہ تعالیٰ کی طرف موت دینے کی نسبت اس لئے ہے کہ وہ موت کا تھم اور فیصلہ فریانے والا
ہے، وہی موت کا مقدِ روموجد ہے، اور ملک الموت کی طرف اس لئے نسبت ہے کہ وہ مہا شرق ا
(یعنی اپنے ہاتھوں سے )روح قبض کرتا ہے، جبکہ ملائکہ کی طرف موت دینے کی نسبت اس لئے وارد ہوئی ہے کہ وہ ملک الموت ہے، جب وہ روح قبض کر لیتا ہے، لیے ہیں (اوراسے اس کے ماس شھکانے تک پہنچاد ہے ہیں)

ان تمام امور کا بیان منداحمہ کی ایک حدیث (۱۸۵۳) میں وارد ہے، جو برا و بن عاز ب شاہ سے بسید حسن مروی ہے۔ رسول الشفاقیہ نے فر مایا:

[ بندهٔ مؤمن پر جب دنیا ہے قطع تعلق اور آخرت کے سفر پر روائل کا وقت آتا ہے تو آسان ے روش چرہ فرشتے نازل ہوتے ہیں، شدید روشنی کی وجہ سے ان کے چرے سورج معلوم ہوتے ہیں ان کے ساتھ جنت کے گفن اور جنت کی خوشبو ہوتی ہے، وہ اس بندے سے نگاہ مجرکے فاصلے پر بیٹھ جاتے ہیں، پھرملک الموت الطبیعة آ جاتا ہے، اوراس کے سریانے بیٹھ کر کہتا ہے: اے نفسِ طیباے پروردگاری مغفرت اور رضاء کی طرف نکل جا۔اس کی روح اس طرح لکلتی ہے جیے مشکیزے کے منہ سے یانی کا قطرہ بہتے ہوئے نگل جاتا ہے۔ملک الموت اس روح کو پکڑلتیا ہاور جونبی پکڑتا ہے وہ فرشتے فوراً پہنچ جاتے ہیں اور پلک جھیکنے کے اندر ہی ملک الموت سے اس روح کولے لیتے ہیں،اوراہے جنت کا کفن پہنا کرخوشبووں ہے معطرکردیتے ہیں، چنانچہ اس روح سے روئے زمین پر پائی جانے والی سب سے عمدہ خوشبو کے بھیکے نگلتے رہتے ہیں.... (رسول الشَّمَلِيَّةِ نِي مَزيدِ فرمايا) كافر پر جب دنيا كوچھوڑ كرآ خرت كے سفريدروا كَلَّى كاوت آ تاہے تو آسمان سے سیاہ چیروں والے فرشتے اپنے ہاتھوں میں ٹاٹ لئے اتر تے ہیں، اوراس محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ



ے نگاہ مجرکی دوری پہ بیٹھ جاتے ہیں، مجرملک الموت فرشتہ اتر تا ہے اوراس کے سر بانے بیٹے کر
کہتا ہے: اے نفسِ خبیشہ! تو اللہ تعالیٰ کی ناراضگی اور غضب کی طرف نکل جا، مجروہ اس کے جم

السے دوح کواس طرح نکالتا ہے جیسے بیٹی ہوئی اون سے لوہے کی سے کھینے کر نکالی جاتی ہے۔
جب ملک الموت اس کی روح نکال لیتا ہے، وہ فرشتے پلک جھیکئے کے اندراس روح کو لے
لیتے ہیں اور اس ٹاف میں لیپٹ لیتے ہیں، اور اس میں سے روئے زمین پر موجود سب سے
بدیودارمردارکی بدیو کے بھیکے پھو منے ہیں۔



## صحابة كرام كابيان

٢٦. " وأن خير القرون القرن الذين رأوا رسول الله مَلَيْكُ و آمنوا به، ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم، وأفضل الصحابة الخلفاء الراشدون المهديون؛ أبوبكر ثم عمر ثم عثمان ثم على رضى الله عنهم أجمعين.

وأن لا يذكر أحد من صحابة الرسول المنطقة إلا بأحسن ذكر، والإمساك عما شجر بينهم، وأنهم أحق الناس أن يلتمس لهم أحسن المخارج، ويظن بهم احسن المذاهب"

ترجمہ:''اور بے شک سب سے بہترین زماندان لوگوں کا ہے جنہوں نے بحالت ایمان رسول اللہ اللہ تعلقہ کی زیارت کا شرف حاصل کیا، پھران لوگوں کا جو صحابہ کے بعد آئے، پھران کے بعد آئے والوں کا حصابہ کرام میں سے سب سے افضل خلفاء راشدین ہیں جو ہدایت یافتہ ہیں، وہ الا بحرصدیق پھر عمر کھرعثان پھر علی رضی اللہ منصم اجمعین ہیں۔''

ضروری ہے کدرسول الشمالی کے ہرصحافی کوا چھے ذکرے یاد کیاجائے ،ان کے آپس



کے مشاجرات واختلافات کے متعلق خاموثی اختیار کی جائے ، وہ اس بات کے مستحق ہیں کہ (ان کے مشاجرات میں )ان کیلئے بہتر مخرج تلاش کیا جائے ، اور ان کے بارہ میں سب سے اچھا گمان قائم کیا جائے۔

### شرح

(يبال ببت عمائل ذكورين)

(۱) سب سے پہلے محالی کی تعریف محالی ہروہ فخص ہے جوایمان کے ماتھ ،رسول التعلق کو ملا ہواور اسلام بی پہلے محالی کا قدریف محالی ہروہ فض ہے جوایمان کے ماتھ ،رسول التعلق کو ملا ہواور اسلام بی پراس کا فاتمہ ہوا ہو۔ یہ تعریف حافظ این تجرف التی سے الصحابة "کے مقدمہ (ص: ۱۰) میں نقل فرمائی ہے۔ فرماتے ہیں: "واصح ما وقف علیه من ذلک أن الصحابی من لقی النبی من التی من خلک منا به و مات علی الاسلام "لعنی : میرے علم کے مطابق محالی کسب سے تحریف بیہ کہ جو نج الله پرایمان کے ماتھ ، نجی الله کو کولا ہواور اسلام بی پرفوت ہوا ہو۔

حافظائن جر (ص: ۱۲) میں مزید فرماتے ہیں: '' یقریف محققین سٹانا امام بخاری اوران کے شخ امام احمد بن شبل اوران کے اتباع ، کے زدیک سب سے اُصح اور پندیدہ قرار پائی ہے۔

حافظ ابن جر ، اس تعریف کی شرح کرتے ہوئے فرماتے ہیں: تعریف میں '' نجی اللہ ہے ۔

مائٹ ' کی جو قید ہے اس میں ہروہ صحابی داخل ہے جے نجی اللہ ہے سے ملاقات کا شرف حاصل ہوا،
خواہ صحبت طویل رہی یا مختصر، خواہ آپ مالیہ ہے صدیث روایت کی یا نہ ، اور خواہ آپ مالیہ کے ساتھ کو کئی غزوہ کیا یا نہ ۔ ای طرح یہ تعریف اس صحابی کو بھی شامل ہے جس نے رسول اللہ مالیہ کو کہا ہو، خواہ مجال اللہ مالیہ کے ساتھ کو کئی غزوہ کی این ہ اس محابی کو بھی شامل ہے جس نے رسول اللہ مالیہ کے میں اس صحابی کو بھی شامل ہے جس نے رسول اللہ مالیہ کے علیہ کے میں اس صحابی کو بھی شامل ہے جس نے رسول اللہ مالیہ کے میں نے کئی کے دیو سے نجی مالیہ کے دور سے نجی میں اس محابی کو بھی شامل ہے جس نے کہا میں وغیرہ ۔

" بحالت ایمان" دیکھنے کی قیدے وہخص نکل گیا جس نے آپ اللہ کو بحالت کفردیکھا،



خواہ بعد میں اسلام قبول کرلیا ہو، بشرطیکہ دوبارہ آ ب اللہ ہے نہ ملا ہو۔ درو متالقہ

'' بی الیق پر ایمان' کی قیدے وہ خص خارج ہوگیا جو کسی اور پر ایمان رکھتا ہو، مثلاً: وہ مؤمن اللہ کتاب جنہوں نے آپ مثلاً؛ وہ مؤمن اللہ کتاب جو بعثت سے قبل آپ مثلاً فیصلہ سے البتہ وہ اللہ کتاب جنہوں نے آپ مثلاً فیصلہ کیا گئا ہے۔ ملاقات کی اور اس بات پر ایمان واقر ارکا اظہار کیا کہ عنفریب آپ مثلاً کی بعث ہونے والی سے ما قات کی اور اس بات پر ایمان واقر ارکا اظہار کیا کہ عنفریب آپ مثلاً کی بعث ہونے والی سے ان پر صحابیت کا اطلاق ہوتا ہے یا نہیں، اس بارہ میں علاء کی دونوں را میں ملتی ہیں۔ اس متم کے لوگوں میں را ھیب بحیرا، اور اس جیسے دی گر لوگ شامل ہیں۔

آپ اللہ پر ایمان لانے کی قید میں ہر مكاف داخل ہے،خواہ وہ انسان ہویا جن۔

"اسلام پرفوت ہونے" کی قیدے وہ لوگ زمرہ صحابیت سے خارج ہو گئے جنہوں نے بحالت ایمان آپ اللہ ) بحالت ایمان آپ اللہ )

ال زمرہ میں بہت تھوڑ ہے لوگوں کا نام آتا ہے،ان میں سے ایک عبیداللہ بن جحق ہے، جوامِ حبیبة کا شوہر تھا، پیخض اُم حبیبة کے ساتھ ہی اسلام لایا تھا، بلکہ حبشہ کی طرف جرت بھی کی تھی، لیکن بعد میں نصرانی ہوگیا اور نصرانیت پر ہی مرگیا۔

دوسرانام عبدالله بن خطل کاہے، جے فتح کمہ کے موقعہ پر جبکہ وہ غلاف کعبہ سے لئکا ہوا تھا (نبی سیاللہ کے حکم پر )قتل کرویا گیا تھا۔

ایک اورنام ربیعه بن امیه بن خلف کا ب، میں اس کاتفصیلی ذکرایی کتاب "الاصابة" کی چھی تھی، "حرف الراء" میں کروزگا۔

اس قید، یعنی 'اسلام پرفوت ہواہو''، کے تحت وہ خص بھی زمرہ صحابیت میں داخل ہوگا جو نمی سیالیہ علاقہ پرایمان لاکر مرتد ہوگیا، کین موت سے قبل دوبارہ اسلام قبول کرلیا، خواہ دوبارہ اسلام قبول کرنے کے بعد نمی تعلیقہ سے ملاہویانہ۔ بھی بات صحح اور معتد ہے۔

اس میں پہلی شِق یعنی دوبارہ اسلام قبول کرنے کے بعد نج الله کے سام ورت میں اس



کے محابی ہونے میں کوئی اختلاف نہیں ،لیکن دوسری ثبت یعنی دوبارہ ملاقات نہ ہونے کی صورت میں بعض لوگوں نے اس کے صحابی ہونے کو تسلیم نہیں کیا،لیکن بیا حتال مردود ہے؛ کیونکہ تمام اہل الحدیث کا افعیث بن قیس کو صحابہ کی فہرست میں شامل کرنے پر اور اس کی احادیث کو اپنی صحاح ومسانید میں روایت کرنے پراجماع ہے، حالانکہ وہ اسلام قبول کرنے کے بعد مرتد ہوگیا تھا، پھر دوبارہ ابو بکر صدیق بھے، کی خلافت میں اسلام قبول کیا تھا۔

ابن افی زید (مؤلف) کا بی فرمانا: "اور بے شک سب سے بہترین زماندان اوگوں کا ہے جنہوں نے بحالت ایمان رسول اللہ اللہ اللہ کا شرف حاصل کیا، اس قول کے بالکل مطابق اور موافق ہے جو حافظ ابن مجر نے امام بخاری، امام احد بن حنبل اور ان کے اتباع کے حوالے سے نقل فرمایا ہے۔ جس کا ماصل بیہ ہے کہ جو شخص نی افلیق پر ایمان اور آپ میں ایک حوالے سے نقل فرمایا ہے۔ جس کا ماصل بیہ ہے کہ جو شخص نی افلیق پر ایمان اور آپ میں اور کی روز کی روز کی بیت واس میر فرمایا ہے۔ جس کا ماصل بوگیا۔ یہ بات اِس دور کی روز کی بیت ونوں چیز ول سے مشرف ہوگیا، اسے شرف محابیت حاصل ہوگیا۔ یہ بات اِس دور کی پیداوار، مبتدع شخص (ماکلی ) کے قول کے خلاف ہے، جس کا ذکر حوض رسول میں ایک بحث میں گزر چکا ہے۔ جس کذب اور بہتان پر منی بیز عم باطل ہے کہ سلح حد بیبے کے بعد اسلام لانے والے اور ہجرت کرنے والے، رسول النہ اللہ کے سحائی نہیں ہیں، بلکہ ان کی صحبت کفار ومنافقین کی صحبت کی مانشرے، میں نے اس ظالمان ذعم کا بطلان اپنی کتاب "الانت صاد لہ صحب اللہ حصول النہ علیان کی صحبت کی مانشرے، میں نے اس ظالمان ذعم کا بطلان اپنی کتاب "الانت صاد لہ لہ صحب المالہ کی " میں بردی تفصیل ہے واضح کیا ہے۔

## فضائلِ صحابه كتاب وسنت سے

# 

﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْانْصَادِ وَالَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُمُ بِإِحْسَانِ رَضِى اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَّ لَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِى تَحْتَهَا الْأَنْهِرُ خَلِدِيْنَ فِيْهَآ أَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ﴾ (التوبة: ١٠٠١)

ترجمہ: ''اور جومہا جرین اور انصار سابق اور مقدم ہیں اور جینے لوگ اخلاص کے ساتھ ان کے پیرو ہیں اللہ ان سب سے راضی ہوا اور وہ سب اس سے راضی ہوئے''

﴿ مُحَمَّدٌ سُولُ اللهِ وَالَّـذِيْنَ مَعَهُ آشِدَّآءُ عَلَى الْكُفَّارِ ﴾ إلى قوله ﴿ مِنْهُمُ مُغْفِرَةً وَّأْجُرًا عَظِيْمًا ﴾ (الشِّج:٢٩)

ترجمہ: '' محمد (علیہ اللہ کے رسول بیں اور جولوگ ان کے ساتھ بیں کا فروں پر سخت بیں آپس میں رحمد ل بیں، تو انہیں دیکھے گا کہ رکوع ، اور مجدے کررہے بیں اللہ تعالیٰ کے فضل اور رضامندی کی جبتو میں ہیں ، ان کا نشان ان کے چہروں پر مجدوں کے اثر سے ہے، ان کی بہی مثال تورات میں ہے اور ان کی مثال انجیل میں ہے، شل اس کھیتی کے جس نے اپنا پٹھا لکالا پھر مثال تورات میں ہے اور ان کی مثال انجیل میں ہے، شل اس کھیتی کے جس نے اپنا پٹھا لکالا پھر اسے مضبوط کیا اور وہ موٹا ہوگیا گھرا ہے تنے پر سیدھا کھڑا ہوگیا اور کسانوں کو خوش کرنے لگا تا کہ ان کی وجہ سے کا فروں کو چڑا ہے ، ان ایمان والوں اور نیک اعمال والوں سے اللہ نے بخشش کا اور بہت بڑے ثواب کا وعدہ کیا ہے''

أَيْرَ فَرَمَا اللَّهُ مُواَ لَكُمُ أَلا تُنْفِقُوا فِى سَبِيلِ اللهِ وَ اللهِ مِيْرَاثُ السَّمْوَاتِ وَالْآرُضِ لايَسْتَوى مِنْكُمُ مَّنُ اَنْفَقَ مِنْ قَبْلِ الْفَتْحِ وَقَاتَلَ أُولِيْكَ أَعْظَمُ دَرَجَةً مِّنَ الَّذِيْنَ أَنْفَقُوا مِنْ مَ بَعُدُ وَقَاتَلُوا ﴾ (الحديد:١٠)

ترجمہ: دخمہیں کیا ہوگیا ہے جوتم اللہ کی راہ میں خرج نہیں کرتے ؟ دراصل آسانوں اور زمینوں کی میراث کا مالک ( تنہا ) اللہ ہی ہے۔ تم میں ہے جن لوگوں نے فتح سے پہلے فی سیس اللہ دیا ہے اور قال کیا ہے وہ ( دوسروں کے ) برابز نہیں ، بلکہ ان سے بہت بڑے درجے کے ہیں جنہوں نے



فتے کے بعد خیرا تیں دیں اور جہاد کیے''

يْرِفْرِمايا: ﴿ لِللَّهُ فَقَرْ آءِ الْمُهَاجِرِيْنَ الَّذِيْنَ أُخُوجُوا مِنْ دِيَارِهِم وَأَمُوَ الِهِمُ يَبْتَغُونَ فَـضُلاً مِّـنَ اللهِ وَرضُـوَانًا وَيَنصُرُونَ اللهَ وَرَسُوْلَهُ أُولِئِكَ هُمُ الصَّادِقُوْنَ. وَالَّذِيْنَ تَبَوَّوُ اللَّذَارَ وَالْإِيْمَانَ مِنْ قَبُلِهِمْ يُحِبُّونَ مَنْ هَاجَرَ إِلَيْهِمْ وَلَايَجِدُونَ فِي صُدُورِهِمُ حَاجَةً مِّمَّا أَوْتُوا وَيُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمُ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةٌ وَمَنْ يُوْق شُحَّ نَفُسِهِ فَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ. وَالَّـذِيْنَ جَا ؤُو ا مِنْ بَعْدِ هِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرُلْنَا وَ لِإِنْحُوَانِنَا الَّذِيُنَ سَبَقُونَا بِالْإِيْمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوْبِنَا غِلًّا لِلَّذِينَ امَنُوا رَبُّنَا إِنَّكُ رَءُ وُقَ رَّحِيْمٌ ﴾ (الحشر:١٠١٨)

ترجمہ: '' (نی کا مال ) ان فقراء مہاجرین کیلئے ہے جواسینے گھروں سے اور اپنے مالوں سے نکال دیئے گئے ہیں وہ اللہ کے فضل اور اس کی رضامندی کے طلب گار ہیں اور اللہ تعالیٰ کی اور اس کے رسول کی مدد کرتے ہیں میں راست باز ہیں۔اور (ان کیلیے) جنہوں نے اس گھر میں ( ایعنی مدینه) اور ایمان میں ان سے پہلے جگه بنالی ہے اور اپنی طرف ججرت کرکے آنے والوں سے محبت کرتے ہیں اور مہا جرین کو جو کچھ دے دیا جائے اس سے وہ اپنے دلوں میں کوئی تنگی نہیں رکھتے بلکہ خوداینے اویرانہیں ترجے دیتے ہیں گوخود کو کتنی ہی سخت حاجت ہو (بات بیہے) کہ جو بھی اینے نئس کے بخل سے بچالیا گیاوہ ی کامیاب (اور ہامراد) ہے۔اوران کے لئے بھی جوان (مہاجرین) کے بعدائے اور دعا کرتے ہیں کہ ہارے پروردگار! ہمارے اور ہمارے بھائیوں کے، کہ جوہم سے پہلے ایمان لا چکے ہیں گناہ معاف فر مااور مؤمنوں کے واسطے ہمارے دلوں میں كينه (بغض) نه پيدا ہونے دے۔اے ہارے رب! بے شك تو بزا شفقت كرنے والا اور رحم كرنے والاہے"

اب چنداحادیث جومحابهٔ کرام کی فضیلت پرمشمل بین پیش کی جاتی ہیں:

# بإدى عقائد

رسول الشَّقِيَّةَ كَافْرِمَان مِ: [ خيس النساس قرنى ،شم الندين يلونهم ،ثم الذين يسلونهم ،ثم الذين يسلسونهم ] يعنى: [سبس بهترين لوگ مير عزمان كيلا مير عن الوگ مير عن الوسي مير عن ال

بیصدیث عبداللد بن مسعود علیه کی روایت ہے ہے ، اور الفاظ سیح بخاری کے ہیں جبکہ بخاری ومسلم نے عمران بن حصین اللہ سے روایت کیا ہے ، رسول اللہ اللہ کے ارشاد فرمایا:

[خيسر أمتى قرنى ،ثم الذين يلونهم ،ثم الذين يلونهم ، قال عمران :فلاأدرى أذكر بعد قرنه قرنين أو ثلاثة ]

لینی:[میری امت میں سب ہے بہترین لوگ میرے دور کے ہیں، پھروہ جو اِن کے بعد آئیں گے اور پھروہ جو اُن کے بعد آئیں گے عمران فرماتے ہیں: مجھے یا ذہیں کہ رسول اللّعظیف نے اینے دور کے بعددوز مانے ذکر فرمائے یا تین]

> اس مدیث کے الفاظ بھی مجھے بخاری (۳۷۵۰) نے قل کئے میں ہیں۔ ایک اور مدیث میں رسول الدھ اللہ کا فرمان ہے:

[ يأتى على الناس زمان، يغزو فنام من الناس، فيقال لهم: فيكم من رأى رسول الله من الناس ، فيقال لهم: فيكم من رأى مسول الله من الناس ، فيقال لهم: فيكم من رأى من صحب رسول الله من الناس ، فيقال يغزو فنام من الناس، فيقال لهم: هل فيكم من رأى من صحب من صحب رسول الله من الله من الناس، فيقال لهم: هل فيكم من رأى من صحب من صحب رسول الله من الله من الناس، فيقال لهم: هل فيكم من رأى من صحب من صحب رسول الله من الله من الناس، فيقال لهم الهم ]

ترجمہ:[(عنقریب)ایک دورآنے والا ہے، لوگوں کی ایک جماعت غزوہ کرے گا،ان ہے کہاجائے گا: کیا تمہارے نے ایسے لوگ ہیں جنہوں نے رسول الشفائی کی زیارت کی ہو؟ وہ کہل کے : جی ہاں ۔ تو انہیں فتح عطافر مادی جائے گی۔ پھر لوگوں کی ایک جماعت جہاد کرے گی،الن

ے پوچھاجائے گا: کیا تمہارے اندرا سے لوگ ہیں، جنہوں نے رسول الشفائی کے صحابہ کودیکھا ہو؟ وہ کہیں گے: بی ہاں۔ انہیں بھی فتح وے دی جائے گی۔ پھرلوگوں کی ایک جماعت جہاد کرے گی، ان سے پوچھا جائے گا: کیا تمہارے نی ایسے لوگ ہیں، جنہوں نے رسول الشفائی کرے گی، ان سے پوچھا جائے گا: کیا تمہارے نی ایسے لوگ ہیں، جنہوں نے رسول الشفائی کے سحابہ کے ساتھیوں کودیکھا ہو؟ وہ کہیں گے: بی ہاں۔ تو انہیں بھی فتحیاب کردیا جائے گا]
سے سحابہ کے ساتھیوں کودیکھا ہو؟ وہ کہیں گے: بی ہاں۔ تو انہیں بھی فتحیاب کردیا جائے گا]

رسول التُعلِيطة كاليك اورقرمان ب: [لا تسبوا اصحابي، فلو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهباً مابلغ مد أحدهم ولا نصيفه ]

ترجمہ:[میرے صحابہ برگالی گلوچ یاطعنہ زنی نہ کروہ تم میں ہے کوئی فخض ،اگراحد پہاڑ کے برابر موناخرچ کردے توان کے پاؤ بحرخرچ کی ہوئی تھجوروں کے ثواب کو بھی نہیں پہنچ سکتا] (صحیح بخاری (۳۲۷۳) صحیح مسلم (۲۵۴۱) بردایت: ابوسعیدالحذری ﷺ

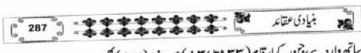
الك اورحديث من رسول التعليقة كافر مان ٢٠٠

[النجوم أمنة للسماء ، فإذا ذهبت أتى السماء ما توعد، وأنا أمنة لأصحابي، فإذا ذهبت أتى أصحابي ما يوعدون ، وأصحابي أمنة لأمتى، فإذا ذهب أصحابي أتى أمتى مايوعدون ]

ترجمہ:[ستارے آسان کی امان ہیں، جب ستارے چلے جائیں گراہ آسان پروہ چیز آجائے گی،جس کا وعدہ کیا گیا ہے( یعنی وہ ٹوٹ پھوٹ جو قیامت کے وقوع کے موقع پر ہوگی)۔ اور میں اپنے اصحاب کی امان ہوں جب میں چلا جاؤں گا تو میر سے صحابہ کو (وہ فتنے ) لاحق ہو تئے ، جن کا وعدہ کیا گیا ہے، اور میرے صحابہ ،میری امت کے امان ہیں، جب میرے صحابہ چلے جائیں گاہ میری امت اُن فتنوں میں گھر جائے گی، جن کا وعدہ کیا گیا ہے ] چلے جائیں گاہ میری المت اُن فتنوں میں گھر جائے گی، جن کا وعدہ کیا گیا ہے ]



امام احمد بن طنبل نے اپنی مند جوشعیب الأرؤ وط اور عادل مرشد کی تحقیق سے شائع ہوئی ہے کے (رقم: ۸۳۵) میں روایت لائے ہیں:



ساتھودارد ہے،جن کے ارقام (۸۳۷۵۸۳۳) ہیں، نیز (۸۷۱) بھی ہے۔

صحیح بخاری (۳۱۵۵) میں عبداللہ بن عمر رضی الله عظیما ہے مروی ہے، فرماتے ہیں:[ہم رسول الله الله الله الله عند کے دور میں صحابہ کے درمیان از روئے مرتبہ، درجہ بندی کرتے تھے، چنانچہ ہم سب سے افضل ابو بکر بھے کو قر اردیتے تھے، پھر عمر بھے کو پھر عثان بن عفان بھے کو۔]

حافظ ابن حجرنے'' تقریب التحذیب' میں علی بن ابی طالب ﷺ کے ترجمہ میں لکھا ہے: على الله الدرمضان، عاليس جرى مين فوت اوية ، اوراس وقت وه زمين برموجودتمام زنده افراد میں سب سے افضل تھے،اس پرتمام اہل السنة كا اجماع ہے۔

خلفاءِ راشدین اوران کی خلافت کی فضیلت میں ،عرباض بن ساریه عظیمکی حدیث میں رسول التُطلِقَة كايفرمانِ مبارك واردي:

[...فإنه من يعش منكم بعدي فسيوى إختلافا كثيرا،فعليكم بسنتي وسنة النخلفاء المهديين الراشدين ، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذوإياكم ومحدثات الامور، فإن كل محدثةبدعة وكل بدعة ضلالة ]

ترجمہ:[...میرے بعدتم میں ہے جوزئدہ رہاوہ بہت زیادہ اختلافات دیکھے گا،اس وقت تم میری سنت کولازم پکڑلینا، نیز خلفاءِ راشدین جو ہدایت یافتہ ہیں، کی سنت کو بھی، اے مضبوطی ے تھام لینا، بلکہا پنی داڑھوں میں د بالینا،اور نے نئے امورے بچنا، ہر نیا کام بدعت ہے اور ہر برعت گمراہی ہے](ابوداؤد(۲۷۰۷) ترندی(۲۷۷۷) امام ترندی نے اس حدیث کوحس میح کیاہے)

نیز خلفاءِ راشدین اوران کی خلافت کی نصیلت، سفینه علیه جورسول الدمیلی کے غلام تھے، کی حديث يجى واضح بوتى ب،ارشادِ كراى ب: [خلافة النبوة ثلاثون سنة، ثم يؤتى الله الملك أو ملكه من يشاء إلين: [خلافت على منهاج الدوة كى مدت تمين سال ب،اس ك

بعد الله تعالى بادشامت يا اپنى بادشامت، جي جائ عطافرمادے گا] (سنن ابى داؤد (٣٦٣٦) وغيره - بيحديث سحج ب، اے شخ البانى نے السلسلة الصحيحة (٣٦٠) ميں ذكر كيا ہے اور نوعلاء سے اس كي تصحيفتل فرمائى ہے)

(٣) رسول الشفائية كتمام صحاب عادل إن ؛ كونكه الشانعالى اور رسول الشفائية في ، ان كل ثناء بيان كى به ، اس عظيم الثان تعديل كي بعدوه كى معدّ ل كى تعديل ، اوركى موثّ كى توثيّ ثناء بيان كى به ، اس عظيم الثان تعديل كي بعدوه كى معدّ ل كى تعديل ، اوركى موثّ كى توثيّ كتب تراجم ميں جب كسى صحابى كا ترجمه كليهة بين تو صرف صحابى كين بين ، اك علماء سلف اپنى كتب تراجم ميں جب كسى صحابى كا ترجمه كليهة بين تو مرف صحابى كين كي توثيق كي اقوال نقل نبين مرف صحابى كي توثيق كي اقوال نقل نبين كرتے ( كيونكه ان كى توثير الته مهيد " (٢٢ / ٢٢) مين فرمات بين :

" تا بھی، جب رسول الشفائظ کے کس سحانی سے حدیث روایت کرتا ہے تو اس حدیث پر وجب علی مجابہ عادل، ثقة، وجوب عمل کیلئے، اس سحانی کا نام لے یا ند لے، کوئی فرق نہیں پڑتا؛ کیونکہ تمام سحابہ عادل، ثقة، شبت اور انتہائی پہندیدہ ہیں، تمام علاء المحدیث اس بات پر شفق وجمتع ہیں "
مام قرطبی، اپنی تفییر (۲۹/۲۹) میں فرماتے ہیں:

" صحابه کرام ،سب کے سب عادل ہیں ،اللہ تعالیٰ کے اولیاء واصنیاء ہیں،انبیاء ورسل کے بعد تمام خلق میں سب سے افضل ہیں۔ یہ اہل السنة کا فد جب ہے،اوراس امت کے اُئمہ کا قول بھی ۔ایک چھوٹی می جماعت، جو قطعاً کی پرواہ کئے جانے کے قابل نہیں ہے کا خیال ہے کہ صحاب کرام کا حال بھی عام انسانوں جیسا ہے۔ حقیقت سے ہے کہ ایسے لوگوں کی اپنی عدالت کی چھان بین کی ضرورت ہے "

مافظ ابن جر"الاصابة" (ا/١٤) مين فرماتي بين:

" تمام الل النة ، تمام صحابة كرام ك عادل مون يرشق بي ، اس اجماع كى مخالفت صرف



ایک چھوٹے ہوئی ٹولے نے کی ہے"

امام سیوطی نے "ندریب الرادی" (۴۰۰) میں اس بدعتی تو لے کی نشا ندہی کرتے ہوئے فر مایا ہے کہ میں مختر لہ ہیں جن کا کہنا ہے کعلی طرف سے قبال کرنے والوں کے علاوہ تمام صحابہ عدول ہیں شخ ابن الصلاح "علوم الحدیث" (۲۲۴) میں فرماتے ہیں: "صحابہ کرام کو ایک خصوصی اور التمیازی شرف حاصل ہے، اور وہ میہ کہ کی صحابی کی عدالت کا سوال نہیں کیا جاسکتا ؛ کیونکہ ان کی عدالت اس سے مطرف حقیقت ہے ؛ کیونکہ کتاب وسنت کے نصوص اور اجماع معتکہ بہ ہے، علی اللطلاق ان کی عدالت اکا عدالت ثابت ہے۔

یکی ابن الصلاح (ص: ٣٦٥) پیس مزید فرماتے ہیں: مجرتمام امت ، تمام صحابہ کو عادل قرار دینے بیس شخص ہے، تحق کہ ان صحابہ کی نقول ملتی دینے بیس شخص ہے، جس کہ ان صحابہ کرام کی بیس اس پر ان علاءِ کرام کا اجماع ہے جن کے اجماع کو معتد بہ سمجھا جاتا ہے۔ صحابہ کرام کی تعدیل پر بیا جماع ان کے ساتھ حسن ظن اور ان سے ثابت شدہ مآثر ومنا قب کی بناء پر ہے، گویا تعدیل پر بیا جماع ان کے ساتھ حسن ظن اور ان سے ثابت شدہ مآثر ومنا قب کی بناء پر ہے، گویا تعدیل صحابہ کرام مقدر ہے، جس کی وجہ بیہ کہ صحابہ کرام شریعت کے ناقلین اولین ہیں۔ " (واللہ اعلم)

امام نووی محیمسلم کی شرح (۱۴۹/۱۵) میں فرماتے ہیں:

'' اسی کئے تمام اہلِ حق اوروہ اُئنہ جن کا اجماع معتد بہ مانا جاتا ہے، سحابۂ کرام کی شہادات، روایات اور کمال عدالت پر شفق ہیں ''

خطيب بغدادي 'الكفاية " (ص:٣٦) مِن قرمات جين:

"ہروہ صدیث جس کی سندراوی کے لیکر نی اللہ تک متصل ہو،اس پراس وقت تک عمل واجب نہیں ہوتا ہو،اس پراس وقت تک عمل واجب نہیں ہوتا جب تک اس کے تمام راویوں کی عدالت ثابت نہ ہوجائے، چنا نچراس صحابی کے علاوہ جوائے نی اللہ سے مرفوعاً نقل فرمارہا ہے، تمام رجالِ حدیث کے احوال کی جمان بین محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ



ضروری ہے، سحابہ کے احوال کی چھان بین کی اس لئے ضرورت نہیں ہے کدان سب کی عدالت اللہ تعالیٰ کی تعدیل ہے ، اللہ تعالیٰ ان کی طہارت کی خبر ویتا ہے، اور انہیں پہندیدہ جاعت قرار ویتا ہے۔ '(اس کے بعد خطیب بغدادی نے متعلقہ آیات واحادیث نقل فرما کیں) عدالت سحابہ کا نکتہ اس بات ہے مزید واضح ہوتا ہے کہ تمام کتب حدیث، خواہ وہ صحیح ہوں یا جامع یاسن یا مند یا جم ، الی روایات پر بھی مشتمل ہیں جنہیں روایت کرنے والے صحابی کا نام مبھم ہے، الی المنة کے نزدیک بدروایات بھی صحیح اور جمت ہیں (بشرطیکہ ان تک جنیخ والی سند سحیح ہو) ان روایات بین صحابی کا نام کا نہ کورنہ ہونا قطعاً نقصان رؤہیں ہے؛ کیونکہ جبول الاسم صحابی، محکم معلوم الاسم ہے۔

واضح ہوکدائل النة والجماعة كے عدالت محابدى بابت تول كامعنى يذہيں ہے كہ محلية كرام معصوم بيں ؛ كيونكدائل النة كزو كك عصمت صرف انبياء ومرسلين كرماتھ خاص ہے۔ شخ الاسلام ابن تبدير حمدالله العقيدة الواسطية "(ص: ٢٨) ميں فرماتے بين :

'' اہل النة والجماعة (جوعدالتِ صحابہ پر شفق بین مگراس کے ساتھ وہ) ہی عقیدہ نہیں رکھتے کہ صحابہ کرام کہائر وصغائر ہے معصوم تھے، ان سے فی الجملة گنا ہوں کا ارتکاب ممکن ہے، الکین ان کے سوابق وفضائل ان کیلئے موجب مغفرت ہیں، انہیں گنا ہوں کی بخشش کے تعلق سے جومواقع میسر ہیں، وہ بعد ہیں آنے والوں کیلئے ممکن نہیں۔

رسول التُعلِيَّة كى زبانِ مبارك سے ان كا خير القرون ہونا ثابت ہے، ان كام محى مجرانان كا صدقہ ، بعد ميں آنے والوں كے احد پہاڑ كے برابرسونے كے صدقہ سے افضل ہے۔ پھر صحابہ كرام سے اگر كوئی گناه سرز د ہوتو وہ ان كے توبہ كرنے ياكوئی نيك عمل كر لينے ہے مث جاتا ہے ، اى طرح وہ گناہ ان كے سبقت الى الاسلام كی فضيلت كی بناء پر بخش ديا جاتا ہے ، نيز دہ ني سالية كى شفاعت كے ذريعے بھى اس گناہ كی بخشش كاخق رکھتے ہیں ، بلكدرسول الشفائے كی

شفاعت کےسب سے زیادہ مستحق صحابۂ کرام ہی ہیں،اس کےعلاوہ ان کا دنیا میں کسی آز مائش میں مبتلا ہونا بھی اس گناہ کا کفارہ بن سکتا ہے۔

ید سارامعاملہ توالیے امور کے ارتکاب پرہے جن کا گناہ ہونا محقق ہے، تو پھرا پیے امور جن میں صحابہ کرام نے اجتماد فرمایا ہو، ان میں وہ یقینی طور پر درست اجتماد پر دواجروں اور غلط اجتماد پر ایک اجر کے مستحق ہیں، اور نطا معاف ہوجاتی ہے۔

پھر صحابہ کرام کی سیرت میں قابلی اعتراض یا قابلی انکار حصہ، جو بہت تھوڑ ہے صحابہ ہے منقول ہے، کی مقدار انتہائی کم بلکہ ند ہونے کے برابر ہے، بلکہ وہ حصہ بھی صحابہ کرام کے فضائل اور ان کے محاس، جن کا تعلق ایمان باللہ، ایمان بالرسول، جہاد فی سبیل اللہ، ججرت ونصرت اور علم نافع وعمل صالح کے سامنے وب کے رہ جاتا ہے علم وبصیرت اور انصاف کی نظروں سے صحابہ کرام کی سیئر وفضائل کا مطالعہ کرنے والا لا محالہ اس علم یقین کو پالے گا کہ صحابہ کرام، انبیاء کرام کے بعد خیر الماس المحالی اور افضل المحال ہیں، ان جیسانہ کوئی ہوا اور ند ہوگا، امت محمد بیر علی تھے نیر الماسم ہونے کا شرف حاصل ہے، میں صحابہ کرام کی حیثیت کریم کی ہے ۔ "

## صحابہ کرام کے متعلق اُمت پر کیا واجب ہے

(۵) رسول الله و کالیت کے صحابہ کے ساتھ دوئی ، محبت اور حسن نتاء جوان کے شایان شان ہو ضروری ہے، ان کاذکر خیر ہمیشدائم آئی احسن الفاظ کے ساتھ ہو۔ امام طحادی "عقیدات اهل السنة و الجماعة" بیس فرماتے ہیں:

" ہم اصحاب رسول مقابقة كے ساتھ محبت كرتے ہيں ،ان كى محبت ميں افراط وتفريط كا راستہ اختيار نہيں كرتے ،نہ ہى كى صحابى سے اظہار برائت كرتے ہيں ،اور جوسحابہ كا بغض ركھتا ہے اور ان كا ذكر خير نہيں كرتا ہے ،ہم اس سے تخت بغض وعداوت ركھتے ہيں ہم ہميث مصحابہ كرام كا ذكر خير كرتے ہيں ،ان كى محبت دين ،ايمان اور احسان ہے، جبكہ ان كا بغض كفر، نفاق اور طغيان (سركشى) ہے۔

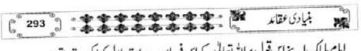
خطيب بغدادى في ابن المحسف ية "(ص ٣٩:) من الي سند ابنو زرعة الرازى كاير ول أقل فرمايا ب: [إذا رأيت الرجل ينتقص أحدا من أصحاب رسول الله علي في الله عندنا حق والقرآن حق ، وإنما ادى إلينا هذا القرآن والسنن أصحاب رسول الله علي النه المنظمة ، وإنما يريدون أن

یعجو حوا شهو دنا لیبطلوا الکتاب والسنة، والجوح بهم أولی وهم زنادقة ]
ترجمه:[جبتم کی شخص کود یکھو کہ وہ رسول النوائی ہے کی سحابی پر طعنه زنی کر رہاہے، تو
جان لو کہ وہ زندیق ہے؛ کیونکہ ہمارے نزدیک قرآن بھی حق ہے اور رسول النوائی بھی حق ہیں،
اور قرآن اور رسول النوائی ہے کے فرامین ہم تک پہنچانے والے سحابہ کرام ہیں، وہ (زندیق) میہ
چاہتے ہیں کہ ہمارے ان گواہوں کو مجروح قرار دیکر قرآن وحدیث کا بطلان ثابت کردیں۔
حالانکہ وہ خود جرح کے مستحق ہیں اور زندیق ہیں]

امام بغوی "شرح السنة" (١/ ٢٢٩) مين فرماتي جين كدامام ما لك كاقول ب:

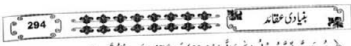
"من يبغض أحدا من أصحاب رسول الله تُلْكُلُهُ وكان في قلبه عليه على فليس له حق في فئ المسلمين"

ترجمہ:''جوکسی صحابی کا بغض رکھے اور اس کے دل میں خیانت بھی ہوتو اس کا مسلمانوں کے مال فی میں کوئی حصر نہیں'' (مال فی کفار کا و و مال ہے جو قال کے بغیر حاصل ہو جائے )



امام ما لک اسیخ اس قول پرالله تعالی کے اس فرمان سے استدلال کیا کرتے ہتے: ﴿ مَا أَفَآءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِ مِنْ أَهُلِ الْقُرِى ﴾ إلى قوله ﴿ وَالَّذِينَ جَآ زُّوْ ا مِنُ بَعُدِ هِمُ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرُلْنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِيْنَ سَيَقُونَا بِالْإِيْمَان ... الآية ﴾ ترجمہ: ''بستیوں والوں کا جو ( مال ) اللہ تعالیٰ تمہارے لڑے بھڑے بغیرائیے رسول کے ہاتھ لگائے وہ اللّٰہ کا ہے اور رسول کا اور قرابت والوں کا اور پتیموں مسکینوں کا اور مسافروں کا ہے تا کہ تمہارے دولت مندوں کے ہاتھ میں ہی ہیمال گردش کرتا ندرہ جائے اور تمہیں جو کچھ رسول دے لے لو، اور جس ہے روکے رک جاؤاور اللہ تعالیٰ ہے ڈرتے رہا کرو، یقیناً اللہ تعالیٰ بخت عذاب والا ہے۔ (فی کا مال ) ان مہا جرمسکینوں کیلئے ہے جواہیے گھروں سے اور اپنے مالوں سے نکال ویئے گئے ہیں وہ اللہ کے ففل اور اس کی رضا مندی کے طلب گار ہیں اور اللہ تعالیٰ کی اور اس کے رسول کی مدد کرتے ہیں یمی راست باز ہیں۔اور (ان کیلیے) جنہوں نے اس گھر میں (یعنی مدینہ) اور ایمان میں ان ہے پہلے جگہ بنالی ہے اور اپنی طرف ججرت کر کے آنے والوں ہے محبت كرتے إي اورمهاجرين كوجو كچھ دے ديا جائے اس سے وہ اينے دلوں ميں كوئى تنگى نہيں رکھتے بلکہ خوداینے او پرانہیں ترجیج دیتے ہیں گوخود کو کتنی ہی بخت حاجت ہو(بات بیہے) کہ جو بھی اپنے نفس کے بخل ہے بچالیا گیا وہی کامیاب (اور بامراد) ہے۔اوران کے لئے بھی جوان (مہاجرین) کے بعدائے اور دعا کرتے ہیں کہ ہارے پروردگار! ہارے اور ہارے بھائیوں كے، كد جوہم سے يہلے ايمان لا يكے ہيں گناہ معاف فرمااورمؤمنوں كے واسطے ہمارے داوں ميں كينه (بغض) نه پيدا ہونے دے۔اے ہمارے رب! بے شك تو بردا شفقت كرنے والا اور رحم كرنے والاب" (الحشر: عماوا)

امام ما لک کے سامنے ایک شخص کا ذکر ہوا، جواصحاب رسول تلکیلی کی تنقیصِ شان کیا کرتا تھا تو امام ما لک نے اس آیت کریمہ کی تلاوت فرمائی:



﴿ مُحَدَّمَ لَارَسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ آشِدَّآءُ عَلَى الْكُفَّارِ ﴾ إلى قوله ﴿ لِيَغِيُظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ ﴾ (القِّ:٢٩)

ترجمہ: ''محر ( علیقے ) اللہ کے رسول ہیں اور جولوگ ان کے ساتھ ہیں کا فروں پر سخت ہیں اسلامی ہیں کا فروں پر سخت ہیں آپس میں رحمدل ہیں، تو انہیں و کیھے گا کہ رکوع، اور بجد کررہے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے فضل اور رضامندی کی جبتو میں ہیں، ان کا نشان ان کے چہروں پر مجدوں کے اثر ہے ہے، ان کی بھی مثال تو رات میں ہے، ان کا نشان ان کے چہروں پر مجدوں کے اثر ہے ہے، ان کی بھی مثال تو رات میں ہے اور ان کی مثال انجیل میں ہے، مثل اس کھتی کے جس نے اپنا پڑھا انکالا پھر مشاب مضبوط کیا اور کسانوں کو خوش کرنے لگا اسے مضبوط کیا اور وہ موٹا ہوگیا کی وجہ سے کا فروں کو چڑا ہے''

پھر فرمایا: جس شخص کے دل میں اصحاب رسول اللہ میں سے کی ایک کا بغض یا حقد ہوگا ،اس پر ریدآ سے کریمہ (فدکورہ آیت) پوری طرح چیاں ہوگی۔ "

الم م احمر بن عنبل "كتاب السنة "مين فرمات بين:

" ومن السنة ذكر محساسن أصحساب رسول الله عَلَيْتُ كلهم أجمعين ، والكف عن اللذي جرى بينهم، فمن سب أصحاب رسول الله عَلَيْتُ أو واحدا منهم فهو مبتدع رافضي ، حبهم سنة ،والدعاء لهم قربة ، والاقتداء بهم وسيلة، والأخذ بآثارهم فضيلة"

ترجمہ: ''بلااستناءتمام محابہ' کرام کے عامن کا ذکر کرناست ہے، ان کے مابین رونما ہونے والے بعض مشاجرات و تنازعات سے پہلو تبی ضروری ہے، جو شخص اصحاب رسول مقابقہ کو یا ان میں سے کی ایک کو گالی دیتا ہے وہ بدعتی اور رافضی ہے، ان کی محبت سنت ہے، ان کیلئے دعاء قربیت میں سے کی ایک کو گالی دیتا ہے وہ بدعتی اور ران کے نقشِ قدم کی چیروی موجب فندیلت ہے'' البی ہے، ان کی اقتداء ذریعہ نجات ہے اور ان کے نقشِ قدم کی چیروی موجب فندیلت ہے'' امام احمد بن طنبل مزید فرماتے ہیں:

بنیادی عقائد می کیا می از بنیس کدوه اصحاب رسول ایک کوئر سے الفاظ سے یاد کرے، یا کی صحابی پر طعند زنی کرے، اگر کسی نے ایک حرکت کی قو حاکم وقت پر اُسے سزا دینا ضروری ہوجائے گا، اسے معاف کرنا جائز نہیں ہوگا، بلکہ ضروری ہوگا کہ اسے سزاد سے، اس کی اس حرکت پر توبہ طلب اسے معاف کرنا جائز نہیں ہوگا، بلکہ ضروری ہوگا کہ اسے سزاد سے، اس کی اس حرکت پر توبہ طلب کرے، اگر توبہ کرلے تو معاف کردے، نہ کرے تو پھر سزاد سے اور اس وقت تک قید خانے میں بندر کھے جب تک توبہ کرجی عند کر اِن

ابن ابي عاتم اپني كتاب" الجرح والتعديل" (١/ ٨٧) مين فرماتے ہيں:

"اسحاب رسول ملطقة وه مبارک لوگ بین، جنهوں نے وتی اور نزول قر آن کا مشاہدہ کیا، اور
اس کی تغییر کی معرفت حاصل کی، بیروہ لوگ بین جن کو اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی بی الله تعالیٰ کے موجت ورفاقت کے تعلق ولفرت نیز دین کی اقامت اور حق کے اظہار کیلئے چن لیا، نبی بی الله کی صحبت ورفاقت کے تعلق سے وہ پندیدہ ہو گئے۔ اللہ تعالیٰ نے آئیس نشان ہدایت اور بعد میں آنے والوں کیلئے قد وہ اور مثال بنادیا۔ انہوں نے نبی بی الله سے وہ سارادین جوآپ میلائے نے ان تک پہنچایا لیکر محفوظ کرلیا، مثال بنادیا۔ انہوں نے نبی بی بی بی بی بی اللہ کا میں مندوبات، مندوبات، مندوبات، مندوبات، ما مورات، منہیات اور محظورات کا ذکر فرمایا، اور جانے بھی آ واب سکھائے ان سب کو بردی پچھی ما مورات، منہیات اور محظورات کا ذکر فرمایا، اور جانے بھی آ واب سکھائے ان سب کو بردی پچھی اور انقان کے ساتھ یادکر لیا۔

چنانچدده دین کے فتید بن گئے اور نجی الله کے دات گرامی کی مسلسل رفاقت اور آپ الله کے افسان کے مسلسل رفاقت اور آپ الله کے افسان کے مسلم بن گئے ، تغییر قرآن اور استباط احکام کے مشاہدہ کے ساتھ ، اللہ تعالیٰ کے اوامرونوا بی کے عالم بن گئے ، جس پر اللہ تعالیٰ نے انہیں امت کیلئے مثال اور قد وہ ہونے کا شرف عطافر ما دیا ... (مزید فرماتے ہیں) وہ اس امت کا سرمایی عدل ، اُئمہ ہدایت ، دین کے دلائل وجج اور قرآن وحدیث کے حاملین ہیں کہ وہ اللہ تعالیٰ نے ان کا طریقہ اپنانے ، ان کے منج پر چلنے اور ان کے راستہ کو اختیار وہ نے کو انہائی ضروی قرار دے دیا ، چنانچے فرمایا:

## إِنْ الْ اللَّهُ اللّلْمُ اللَّهُ اللَّلَّاللَّا اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

﴿ وَمَنُ يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعُدِ مَاتَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيُلِ الْمُؤْمِنِيُنَ لَهُ الْهُدَاى وَيَتَّبِعُ غَيْرَ سَبِيُلِ الْمُؤْمِنِيُنَ لَهُ الْهُدَاءِ وَالسَّامِ: ١١٥) لَوُلِّهِ مَاتَوَلِّى وَنُصُلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَ ثُ مَصِيرًا ﴾ (الشاء: ١١٥)

ترجمہ: ''جوخض باوجودراہ ہدایت کے داختے ہوجانے کے بھی رسول (علقہ) کا خلاف کرے اور تمام مؤمنوں کی راہ کو چھوڑ کر چلے ،ہم اے ادھر ہی متوجہ کردیں گے جدھر وہ خود متوجہ ہواور دوز نے بیس ڈال دینگے، وہ کینٹینے کی بہت ہی اُری جگہے''

ہم و یکھتے ہیں کدرسول الشعافی نے اپنی بہت ی احادیث میں صحابہ کرام کو کاطب کر کے اپنا وین پہنچانے کا عظم ارشاد فرمایا ہے، چنانچہ کھا حادیث میں وین پہنچانے پردعادی، جیسا کہ فرمان ہے: [ نضر الله امرأ سمع مقالتی فحفظها و و عاها حتی يبلغها غير ه ]

لیعن: [الله تعالی اس خفص کوتر و تازه کردیے جومیری حدیث سنے،اسے انچھی طرح یا دکر لے اور دوسروں تک پانچادے ]

آب الله في الك خطب من ارشا وفر ما ياتها: [فليسلىغ الشاهد منكم الغائب ] يعنى: جس في ميرايد خطبه مناوه ان تك يهني وي جونيس من سكة]

ایک اور صدیث میں ارشاد گرامی ہے:

[ بلغوا عنى ولو آيةو حدثوا عن بني اسرائيل ولاحرج ]

لیتن: آپینچادومیری طرف سےخواہ ایک مسئلہ ہی کیوں ندہو،اور بنی اسرائیل سےروایت بیان کرنے میں کوئی حرج نہیں آ

اس کے بعد صحابہ کرام مختلف خطوں ، ملکوں اور مرحدوں میں پھیل گئے، یہ پھیل جانا علاقوں کو فتح کرنے ، غزوات میں شریک ہونے اور مختلف مقامات پرامارت وقضاء کا منصب سنجالنے کی بناء پر تھا، جو صحابی جس علاقے میں گیا، اس میں نو الله تھائی سے یاد کیا ہوا تمام علم پھیلا ویا، الله تعالی کی شریعت سے فیصلے صاور فرمائے ، نجی الله تھے کے طریقہ کے مطابق امور انجام و بیے ، جوسوال محکم دلائل وہراہیں سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب



موتے ان پر نجی تقطیع کے اس جواب کی روشنی میں فتو کی دیتے جوآب تقطیع نے اس مسئلہ کے نظائر پردیا ہوتا۔ انہوں نے حسنِ نیت کے ساتھ، نیز اللہ عزوجل کے قرب کے حصول کیلئے، اپنے آپ کولوگوں کی تعلیم و تربیت کیلئے وقف کردیا، تا کہ انہیں فرائنس، احکام، سنن اور حلال وحرام کے علم سے مالا مال کردیں تعلیم و تربیت کا بیسلسلہ ان کی موت تک جاری رہا۔ (رضہ سوان اللہ و معفر ته و رحمته علیهم اجمعین)

ابوعثان الصابوني اين كتاب "عقيرة السلف وأصحاب الحديث "مين فرمات جين:

''(اہل السنة) صحابہ کرام کے مابین ہونے والے مشاجرات اور منازعات کے حوالے سے خاموقی اور پہلو تبی افتیار کرنا ضروری سجھتے ہیں ، نیز ہرائی چیز کے ذکر سے اپنی زبانوں کو پاک رکھنا ضروری قرار دیتے ہیں ، جو کسی وجہ سے صحابہ کرام کی شان میں کسی عیب یا تنقص کو مضمن ہو (اہل السنة ) تمام صحابہ کرام کیلئے اللہ تعالیٰ کی رحمت اور رضاء کی دعا ، نیز تمام صحابہ سے محبت اور دوئے کو فرض قرار دیتے ہیں''

حافظ ابن جرنے فتح الباري (٣١٥/٣) ميں ابومظفر السمعانی كاريول نقل كيا ب:

'' عجلیہ کرام کی عقیصِ شان کے دریے ہونا ،اس شخص کی ذلت اور گھٹیا بن کی علامت ہے، بلکہ بیمل بدعت وضلالت ہے''

في الاسلام ابن تيميدر صداللدايل كتاب" العقيدة الواسطية " مين فرمات بين:

''اهل السنة والجماعة كے اصول ميں ميہ بات بھی شامل ہے كہ صحابہ كرام كے متعلق اپنے دلوں اور زبانوں كى حفاظت كى جائے ، كيونكہ اللہ تعالىٰ نے قرآن مجيد ميں اس سوچ كے حامل لوگوں كى تعريف فرمائى ہے۔ارشاد بارى تعالىٰ ہے:

﴿ وَالَّـٰذِيْنَ جَآ وَٰوُ ا مِنْ بَعُدِ هِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرُلَنَا وَلِاخُوَانِنَا الَّذِيْنَ سَبَقُونَا بِالْإِيْمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِيْنَ امْنُوا رَبَّنَا اِنْكَ رَءُ وُفَّ رُحِيْمٌ ﴾ بِالْإِيْمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِيْنَ امْنُوا رَبَّنَا اِنْكَ رَءُ وُفَّ رُحِيْمٌ ﴾ محكم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مكتبہ



ترجمہ:''اوران کے لئے بھی جوان (مہاجرین) کے بعدا کے اور دعاکرتے ہیں کہ ہمارے پروردگار! ہمارے اور ہمارے بھائیوں کے، کہ جوہم سے پہلے ایمان لاچکے ہیں گناہ معاف قربا اور مؤمنوں کے واسطے ہمارے دلوں میں کینہ (بغض) نہ پیدا ہونے دے۔اے ہمارے رب! بے شک تو بڑا شفقت کرنے والا اور جم کرنے والا ہے'' (الحشر:۱۰)

اوررسول المعلقة كي اطاعت كالبحى يهي تقاضه ب چنانچه فرمان نبوي ب:

[ لاتسبوا أصمحابي ، فوالذي نفسي بيده لو أن أحدكم أنفق مثل أحد ذهبا مابلغ مد أحدهم ولانصيفه ]

ترجمہ:[میرے صحابہ کوگالیاں مت دوہ تم ہے اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان ہے اگرتم میں سے کوئی اُحد پہاڑ کے برابرسونا خرج کروے تو وہ ان میں ہے کسی ایک کے ایک مدیا نصف مدے خرج کے برابر اُواب کو بھی نہیں چنج سکتا ]

( شیخ الاسلام مزید فرماتے ہیں: ) الل السنة والجماعة روافض کے طرز عمل سے بری ہیں، جو کہ صحابہ کرام سے بغض رکھتے ہیں اور انہیں گالیاں دیتے ہیں، ای طرح اہل السنة نواصب کے طرز عمل سے بھی بری ہیں جو کہ اہل بیت کواسیے قول وعمل سے ایڈ اوپہنچائے ہیں۔

الل السنة مشاجرات صحابہ میں سکوت اختیار کرتے ہیں ان کی لغز شوں سے متعلق مروی آثار کے متعلق مروی آثار کے متعلق الل السنة کا موقف میرے کہ بعض آثار تو جھوٹے ہیں بعض میں کی وہیشی کر رہے حقیقت کو مسنخ کر دیا عمیا ہے البتہ بعض آثار سیح ہیں ۔ السی لغز شوں کے متعلق الل السنة معجابہ کو معذور سیحھتے ہیں مسنخ کر دیا عمیا ہے البتہ بعض آثار ہی ہیں ۔ السی لغز شوں کے متعلق الل السنة معابہ کو معذور سیحھتے ہیں کیونکہ میا جہتا دی غلطیاں ہیں اور مجہد مصیب ہوسکتا ہے اور تعلیٰ بھی (اور دونوں صور توں ہیں اس کیونکہ میا جر ہے)

طافظ ابن كثير رحمد الله آمت كريم ﴿ وَالسَّابِقُونَ الْاَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْآنُصَادِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُمُ بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللهُ عَنْهُمُ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ كَالْفيرين فرمات بين:

'' یمہاں اللہ تعالیٰ نے ان مہاجرین وانصار صحابہ سے اپنے رامنی ہونے کی خبر دی ہے جنہیں قبولِ اسلام میں سبقت ونقدم کا شرف حاصل ہے ، نیز اُن تمام ہے بھی جو بطریقِ احسٰ اُن کے نقشِ قدم کے پیردکار بن گئے لیکن افسوس ہے اُن لوگوں پر جو تمام سحابہ یا اُن میں ہے بعض کا ا ہے سینوں میں بغض رکھتے ہیں، یا انہیں سب وشتم کا نشانہ بناتے ہیں۔خاص طوریہ رسول اللہ متلاف کے بعد تمام صحابہ کے سردار اور سب ہے افضل ہتی ،صدیاتی اکبراور خلیف اعظم ، ابو بکر بن الى قاف ﷺ ،كەردانى مىل سەلىك ائتبائى كمراه تولدان سەعدادت قائم كے ہوئے ہے، بلكه ان کے دل تو تمام صحابہ کرام ہے بغض اور دشنام طرازیوں سے لبریز ہیں، جواس بات کا ثبوت ہے کدان کے عقول اور قلوب الٹے ہو چکے ہیں، بھلا ان لوگوں کا قرآن حکیم پر کیا ایمان رہا، کہ قرآن توان سب سے اللہ تعالیٰ کی رضاء کا اعلان کرتا ہے، اور وہ ان سب کو گالیوں سے نواز تے رہتے ہیں کیکن اہل السنة کا منج ہیہ ہے کہ وہ ان سب سے راضی ہیں جن سے اللہ راضی ہو گیا اور ان سب كى تنقيص وتفديد كرتے بيں جنهيں الله اوراس كے رسول نے مور دسب وشتم تظہرايا ، ان سب سے دوئتی قائم کرتے ہیں جن سے اللہ تعالیٰ کی دوئتی قائم ہے، اوران سب سے عدادت قائم كرتے بيں جن كے ساتھ اللہ تعالى كى عدادت قائم ہے۔لہذا الل النة اتباع اورافتذاء كرنے والے ہیں، بدعات کا ارتکاب کرنے والے نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ کی فلاح یانے والی جماعت ہے،اوراللہ تعالیٰ کے ایمان والے بندے ہیں "

ابن البي العز العقيدة الطحاويه" كي شرح (ص:٢٩) يل فرمات بين:

''جن لوگوں کے دل افغل ترین مؤمنین اور انبیاع کرام کے بعد تمام اولیاء کے سرداروں کے متعلق خیانت سے بھرد ونسار کل متعلق خیانت سے بھرے ہوں ،ان سے بڑا گراہ کون ہوسکتا ہے ،اس حوالے سے بہود ونسار کی ان پرسبقت لے گئے ، چنانچہ بہود یوں سے پوچھو: تمہاری ملت میں سب سے افغل کون ہے ، واب دیں گے: اصحاب موکی افظ بھانے میسائیوں سے پوچھو: تمہاری ملت میں سب سے افغل کون ہواب دیں گے: اصحاب موکی افظ بھانے میسائیوں سے پوچھو: تمہاری ملت میں سب سے افغل کون

ے؟ جواب دیں گے: اصحاب عیسی الفظی اسار واقف سے پوچھو: تمہاری ملت میں سب سے بدترین کون ہے؟ جواب دیے ہیں: اصحاب محمد الفظی ہے۔ وہ صحابہ کرام میں سے بہت تھوڑی تعداد کو اپنے بنض وعداوت سے مشتی قرار دیتے ہیں، اور جنہیں اپنی ناپاک گالیوں کا نشانہ بناتے ہیں ان میں اُن میں اُنسل صحابہ موجود ہیں، جن کا استثناء کرتے ہیں''

اس بغض کا ظہار ہار ہویں اور تیر ہویں صدی جحری کے درمیان پیدا ہونے والے ایک رافضی عالم ، کاظم الاً زری نے ایپے ایک شعر میں بھی کیا ہے ، وہ کہتا ہے :

أهم خيراًمة أخرجت للنا س هيهات ذاك بل اشقاها !!!

ترجمہ: کیار محابدامت میں سب سے افضل ہیں؟ یہ بات انتہائی بعیداور ناممکن ہے وہ توامت کی سب سے بدبخت جماعت ہے (والعیاذ باللہ)

ججے اس شعر کاعلم ، استاد محدود الملاح کاس نقد ہے ہوا جوانہوں نے کاظم کے اس قصید ہے پر وارد کیا ہے ، ان کا بینفقد ' الوزید فی القصید قالا زرید ''کے عنوان ہے مطبوع ہے۔ اور فہ کورہ شعر (ص: ۵) میں فہ کور ہے۔ اس شعر کا مضمون جو نجیث و جفاء کی انتہاء کو پہنچا ہوا ہے ، اللہ تعالی کے اس فرمان کے متصادم ومتضاد ہے: ﴿ کُنتُمُ خَیْرَ أُمَّیةَ أُخْدِ جَتُ لِلنَّاسِ ﴾ (آل عمران: ۱۱) حافظ این جمرانی کتاب ' فتح الباری' (۳۲/۱۳) میں فرماتے ہیں:

"اہل السنة اس بات پر متنق ہیں کہ محلبہ کرام پر، بسبب ان کے ماہین قائم ہونے والی جنگوں کے ، طعنہ زنی کرنے سے قطعی طور پر باز رہا جائے ، اگر چیہ کی کو بیہ بات معلوم بھی ہوجائے کہ ان جنگوں میں محض اپنے اجتماد کی بناء پر قبال کیا تھا، اور اللہ تعالیٰ اجتماد میں نطا کرنے والے کو معاف فرمادیتا ہے، بلکہ بیہ بات ثابت ہے کہ اجتماد میں نطا کرنے والے کو معاف فرمادیتا ہے، بلکہ بیہ بات ثابت ہے کہ اجتماد میں کو دواجر ملتے ہیں۔"

شيخ يجلى بن الي مرالعامري اين كتاب "الريساض المستبطسابة في من له رواية في

#### www.kitabosunnat.com



الصحيحين من الصحابة "(ص:٣١١) قرمات بين:

''برمتدین اورمتورع شخص کے لائق ہے کہ وہ مشاجرات صحابہ میں چثم پوتی سے کام لے، اور
کی صحابی سے سرز دہونے والی خطا کا نہ صرف مید کہ اعتذار کرے بلکہ اس کیلئے اچھا مخرج تلاش
اور بیان کرے، اورجس چیز پر صحابہ کا اجماع ٹابت ہوا سے تسلیم و قبول کر لے؛ کیونکہ انہیں احوال کی زیادہ آگاہی حاصل تھی ، اور شخص حاضر کا علم و مشاہدہ ، شخص غائب سے زیادہ ہوتا ہے۔ عارفین کا طریقہ، لوگوں کے عیوب و فقائص سے اعتذار ہے، جبکہ منافقین کا طریقہ عیوب کی تلاش اور میں منج تشہیر ہے۔ جب عام مسلمانوں کے عیوب پر پردہ پوشی ایک لازی امر قرار پا چی ، اور بھی منج اسلام ہے، تو چھراس جماعت کے بارہ میں کیا خیال ہے جو خاتم النبیان کے اصحاب ہیں ، اورجن کے تقی میں میڈو اسلام ہے، تو چھراس جماعت کے بارہ میں کیا خیال ہے جو خاتم النبیان کے اصحاب ہیں ، اور جن کے تقی میں میڈر مان بھی موجود ہے: [لا تسبوا أحدا من أصحابی ] یعنی: [میرے کی صحابی کو گل نہ دو] رسول الشفایق کا فرمان ہے: [مین حسین اسلام الموء تر کہ مالا یعنیہ ] یعنی: [مین مارکوچھوڑ دیتا ہے] سلف صالحین کا بہی طریقہ آثارت ہے، اس کے موام رواستہ ہلا کت اور بربادی کا گر خواہ ہے۔





## مسلمانوں کے حکام اور علماء کی اطاعت بھی ضروی ہے

٢٠. "والطاعة لأئمة المسلمين من ولاة أمورهم وعلمائهم"

ترجمہ: ''اور (اہل السنة )مسلمانوں کے حکام اورعلماءِ کرام کی اطاعت بھی (ضروری) قرار دیتے ہیں''

#### شرج

(يهال بهت عاجم امور كاذكري)

(۱) الله تعالى تے فرمایا ہے: ﴿ يَاأَيُّهَا الَّـذِيْنَ امَنُوا اَطِيْعُوا اللهَ وَاَطِيْعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْآمُو مِنْكُمُ ﴾ (الشاء:۵۹)

ترجمہ: "اے ایمان والواقر ما نیرداری کر دانشہ تعالیٰ کی اور قرما نیرداری کرو رسول ( علیہ کا کی اور تم میں سے اختیار والوں کی "

اس آیت کریمه مین 'اولی الام' 'سے مرادعلاء وامراء ہیں۔علاء کی بات بنی جائے اور جوامور دین وہ بیان کرتے ہیں، اُن میں ان کی اطاعت کی جائے۔اس طرح امراء کی بات بھی منی جائے اوران کا جوامراللہ تعالیٰ کی معصیت نہ بنتا ہو، میں ان کی اطاعت کی جائے۔

"اولی الامر" سے علاء وامراء دونوں مراد ہونے کو امام قرطبی اور حافظ ابن کثیر نے اپنی اپنی اللہ تفسیروں میں رائح قرار دیا ہے، چنا نچہ امام قرطبی نے اس تغییر کو ابدھریرۃ ، ابن عباس رضی اللہ عنصما اور جمہور علاء کی طرف منسوب کیا ہے، اور بیہ بھی فرمایا ہے کہ جابر بن عبداللہ اور مجاہد کے نزدیک "اولی الامر" سے مراد اہل القرآن والعلم ہیں، امام مالک کے نزدیک بھی بھی بھی رائج ہے، خطاک سے بھی اسی قتم کی تغییر منقول ہے، وہ فرماتے ہیں: اس سے مراد فقہاء اور علاء دین ہیں۔ حافظ ابن کثیر رحمہ اللہ، اپنی تغییر میں فرماتے ہیں: علی بن ابی طلحہ، عبد اللہ بن عباس رضی اللہ علاء، عماء، حسن عنصما سے بیان فرماتے ہیں: "اولی الامر" سے مراد اہل الفقہ والدین ہیں جاہد، عطاء، حسن عنصما سے بیان فرماتے ہیں: "اولی الامر" سے مراد اہل الفقہ والدین ہیں جاہد، عطاء، حسن

بعرى اورا بوالعالية نے بھى" اولى الام" كے علماء مراد لئے ہيں۔

علماء کی اطاعت کیلئے درج ذیل آیات ہے بھی استدلال ہوتا ہے،اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿ فَسُنَلُوا أَهْلَ الذِّكْرِ إِنْ كُنْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ (اتحل:٣٣)

ترجمه: " پس الرقم نہیں جانع تو اہل علم ہے دریافت کراؤ"

آيك اورمقام يرِفر ما يا:﴿ لَوُ لَا يَنْهَاهُمُ الرُّبَّانِيُّونَ وَالْاحْبَارُ عَنْ قَوْلِهِمْ الْإِ ثُمَّ وَأَكْلِهِمُ السُّختُ ﴾ (المائدة: ١٣)

ترجمه: "أنبيل ان كے عابدوعالم جھوٹ بانوں كے كينے اور حرام چيزوں كے كھانے سے كيوں نہیں روکتے"

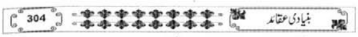
جہاں تک امراء و حکام کی اطاعت کا تعلق ہے تو اس کے وجوب کی دلیل، رسول الشعافیة کابیہ قرمان ٢٠٠٠ السمع والبطاعة على الموء المسلم فيما أحب وكره ما لم يؤمر بمعصية، فإذا امر بمعصية فلاسمع ولاطاعة ]

ترجمه:[ایک مسلمان پر (اینے حاکم کی)سمع واطاعت پندیده وناپندیده هرامریں واجب ہے ، جب تک اس کا تکم معصیت پرمشمل نہ ہو، اور اگر اس کا تھم معصیت ہوتو پھر کوئی سمع واطاعت نبیں ہے] (صحح بخاری (۱۴۲) محج مسلم (۱۸۳۹) بروایت عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنصما) فيزرسول التُعَلِّقَةِ كافرمان ب: [إنها الطاعة في المعروف]

یعنی:[اطاعت تو معروف لعنی نیکی کے کاموں میں ہے](صحیح بخاری(۱۳۵) اور سمجے مسلم (١٨٣٠) بروايت على بن ابي طالب علم)

فيزر ول التُعلِيقَة كافر مان ب: إعليك السمع والطاعة في عسرك ويسوك، ومنشطك ومكرهك واثرة عليك ]

ترجمہ: إتم ير بنتكى اور آسانى ،خوشى اور ناخوشى ميں اور اسپے اوپر دوسروں كو ترج وسيے ك



باوجود، اپنے حاکم کی سمح واطاعت واجب ہے] (صحیح مسلم (۱۸۳۷) بروایت ابوهریرة علیہ) صحیح مسلم (۱۸۳۷) میں ابوذ رغفاری بیان سے مروی ہے، فرماتے ہیں:

میرے ظیل (ملاق ) نے مجھے وصیت فرمائی ہے کہ [میں اپنے حاکم کی تع واطاعت کروں، خواہ وہ ہاتھ پاؤں کٹاغلام ہی کیوں نہ ہو۔]

سہل بن عبداللہ العسر ی فرماتے ہیں:''لوگ اس وقت تک خیر پر قائم رہیں گے جب تک اپنے حاکم اورعلاء کی تعظیم کرتے رہیں گے، جب ان دونوں کی تعظیم کریں گےاللہ تعالیٰ ان کی دیا اور آخرت سنوار دےگا،اور جب ان دونوں کا استخفاف اور تعقیصِ شان کریں گےاللہ تعالیٰ ان کی دنیاو آخرت دونوں کو بگاڑ دےگا'' (تغیر قرطبی (۲۲۰/۵)

(۲) مصب امارت ما حکومت پر فائز و محمکن ہونا،مندرجہ ذیل چارامور بیں ہے کسی ایک امر سے یا پیٹھیل کو پہنچتا ہے۔



صراحة بيربات ثابت موكن كدرسول الشفيطة في خليف كالعين ثبين فرما ياتها)

کیکن رسول الشعالی ہے بہت ہے اپنے نصوص وارداور ثابت ہیں جود دالت کرتے ہیں کہ آپ مسال سے مسئل اس کے میں کہ آپ مسئل کے میں کہ اللہ کے بعد خلافت کے سب سے زیادہ حقدار ابو بکر صدیق کے میں ابو بکر صدیق کے نماز کی امامت کیلئے آگے کرنا (اور پھر نمی مسئل کے میں ابو بکر صدیق کے میں باتھ کے میں ابو بہت کے میں باتھ کے میں با

اس سلسلہ میں سب سے واضح نص سیح بخاری (۵۲۲۷) اور سیح مسلم (۲۳۸۷) میں مروی ہے (اور سیالفاظ صیح مسلم کے ہیں)

عن عائشة رضى الله عنها قالت :قال لى رسول الله المستناسطة في مرضه :[ادعى لى ابا بكر وأخاك حتى أكتب كتابا، فإنى أخاف أن يتمنى متمن ويقول قاتل: أنا اولى ، ويابى الله والمؤمنون إلا ابابكر

ترجمہ: عائشہ رضی اللہ عنصا سے مروی ہے، فرماتی ہیں: مجھے سے رسول الشفائی نے اپنے مرض میں فرمایا: [الویکرکو، اور اپنے بھائی کو میرے پاس بلاؤتا کہ میں ایک خط لکھوں؛ کیونکہ میں ڈرتا ہوں کوئی تمنا کرنے والاتمنا کر میٹھے اور کہے: میں (تولیت امر کا) سب سے زیادہ ستحق ہوں، اللہ تعالی اور تمام مؤمنین، ابو بکر صدیق کے علاوہ سب کا اٹکارکرتے ہیں۔]

''ب'' دوسراطریق جس سے خلیفہ یا امیر کا تعین ہوتا ہے وہ اہلِ صل وعقد کا اتفاق ہے، اس کی ولیل ، رسول الشعاف کے بعد صحابہ کرام کا ابو بکر صدیق ﷺ کو بالا تفاق خلیفہ چن لیزا ہے، صحابہ کرام کا میدا تفاق ، ان دلائل اور نصوص کی بناء پر بھی تھا جو ابو بکر صدیق ﷺ کے اُحق بالخلافة ہونے یردال تھے، جن میں سے بعض نصوص کی طرف اشارہ گزر چکا۔

''ج'' تیسراطریق بیب که خلیفهٔ وقت این بعد آنے والے خلیفه کا خود تقر رکردے جیسا که ابو برصدیق بین جناب عمر میلاکا ندکوره اثر

بھی دلیل بن سکتاہے۔

'' د'' چوتھا طریق بیہ ہے کہ کوئی هخص قبر وطاقت سے اقتدار پر غالب آجائے ،اوراس کا معاملہ رعیت میں استفرار پکڑ لے،جیسا کہ ابوالعباس السفاح نے ، بنواُمیہ سے خلافت چھین کر اقتدار پر قبضہ اورغلبہ حاصل کر لیا تھا۔

بيجارول امور المام قرطبى رحمالله في إلى تغير من قول تعالى ﴿ وَإِذْ قَسسالَ وَبُكَ لِلْمَلانِكَةِ إِنِي جَاعِلُ فِي الْأَرُضِ خَلِيْفَةً ﴾ محتحت وكرفرات بين \_

ہمارے استادہ ﷺ محمدا لا مین الشفقیطی رحمداللہ اپنی کتاب "احسواء البیان "میں اس آیپ کریمہ کی تغییر میں فرماتے ہیں:

"امام قرطبی فرماتے ہیں: جس شخص میں امامت وامارت کی اہلیت وصلاحیت موجود ہو، اور وہ قبر وغلبہ سے اسے حاصل کر لے تواسے حصول افتد ارکی چوشی شکل کے طور پر قبول کیا گیا ہے سہل بن عبداللہ النستر کی رحمہ اللہ سے بوچھا گیا: کوئی شخص امامت کا اہل ہواور وہ ہمارے ملک کے افتد ارپر غالب آجائے تو ہم پر کیا ذمہ داری عائد ہوتی ہے؟ فرمایا: اسے قبول کرلو، اور وہ تم سے افتد ارپر غالب آجائے تو ہم پر کیا ذمہ داری عائد ہوتی ہے؟ فرمایا: اسے قبول کرلو، اور نہ ہی اس سے اسے جس حق کا مطالبہ کرے اسے ادا کرو، اس کے کسی اجھے فعل کا اڈکار نہ کرو، اور نہ ہی اس سے فرارا فیتیار کرو، اگروہ کسی امر دین کا تبہیں راز دان بنائے تو اس کا راز بھی افشاء نہ کرو۔

این خویز منداد فرماتے ہیں: اگر کوئی شخص، لوگول کے مشورہ اور چناؤ کے بغیرافتذار پر قابض ہوجائے، اور وہ افتدار کا اہل ہو، اور لوگ اس کی بیعت کرلیں تو وہ بیعت صبح اور مکمل شار ہوگی (والنّدائلم) ''

امام نو وی نے سیح مسلم کی شرح (۲۳۳/۱۲) میں عبداللہ بن عمروظ کا بیقول نقل فرمایا ہے: ''اطعه فی طاعمة اللهُ، و اعصه فی معصیة الله ''بیعنی:''الله تعالیٰ کی اطاعت میں امیر کی اطاعت کرو،اوراللہ تعالیٰ کی نافر مانی میں امیر کی نافر مانی کرو''امام نو وی اس قول کے تحت فرماتے

ہیں: بیقول اس امیر کی اطاعت کے واجب ہونے کی بھی دلیل ہے جو کسی اتفاق یا تعین کے بغیر قبر آ اقتدار پر قابض ہوجائے۔

حافظائن جرفتح الباري (١٣٢/١٣) مين فرماتے ہيں:

''اگرکوئی فخض بزورطاقت، هنیقة''،اقتدار پرغلبرحاصل کرلیو فتندگی آگ بجھانے کیلئے اس کی اطاعت واجب ہوجائے گی، بشرطیکہ کی معصیت کا تھم نددے۔''

امام احد بن طنبل رحمه الله الله الله اعتقاد "مين فرمات بين:

دوجوفض مسلمانوں کے امام یا سربراہ پر بعناوت یا خروج اختیار کرتا ہے ، حالانکہ لوگ اس کی امامت پر مجتمع ہو بچے ہیں اوراس کی خلافت کا اقرار کر بچے ہیں، وہ امامت جیسے بھی حاصل ہوئی ہو، خواہ ار ہا ب بطل وعقد کی رضا ہے یا قبر وغلبہ ہے ، تواس بغاوت کرنے والے نے مسلمانوں کی ہو، خواہ ارباب بطل وعقد کی رضا ہے یا قبر وغلبہ ہے ، تواس بغاوت کرنے والے نے مسلمانوں کی جماعت اور وحدت کو یارہ پارہ کرنے کی کوشش کی ، نیز رسول الشفائی ہے تا بات آثار واحادیث کی نوالفت کی موت مرے گا۔''

حافظ ابن جمر فقح الباری (۱۲/۷) میں حدیث رسول مطابقہ: [جواہیے ایمر کی کوئی ناپسندیدہ پیز دیکھیے تو اس پرصبر کرے؛ کیونکہ جو جماعت ہے ایک بالشت علیحدہ ہوجائے پھرای حال میں مر جائے تو اس کی موت جاہلیت کی ہوگی ] کے تحت فرماتے ہیں:

"این بطال فرماتے ہیں: بیصدیت اس بات پر جمت ہے کہ باوشاہ ،خواظلم ہی کیوں شہرے،
پرخروج ناجائز ہے، فقہاء کا اس بات پر اجهاع ہے کہ زبردی اقتدار پر غلبہ حاصل کرنے والے
حاکم کی اطاعت اور اس کے ساتھ تل کرد شمن سے جہاد کرنا واجب ہے، اس کی اطاعت کرنا، اس
پر بخاوت کرنے سے بہتر ہے؛ کیونکہ بغاوت میں لوگوں کے قبل وغارت گری کا بہت امکان ہوتا
ہے۔ ان کی دلیل حد مرج فرکور اورد مگر بہت کی احادیث ہیں۔ فقہاء نے صرف ایک ہی استثمانی
صورت ذکر کی ہے، اور وہ بیر کہ باوشاہ سے کی صرح کفر کا ارتکاب ثابت ہوجائے، ایسی صورت



میں اس کی اطاعت جائز نہیں ہوگی، بلکہ اگر قدرت ہوتو اس کے خلاف جہاد واجب ہوجائے گا، جیسا کہ اس سے بعد والی حدیث ہے ثابت ہوتا ہے۔

#### حکام کے ساتھ فیرخوائی

(٣) دکام کارعیت پربیری ہے کہ دوان کے ساتھ خیرخوائی کا برتاؤ کریں، خیرخوائی کی بہت ک صورتیں ہیں:(۱) معروف لیعنی نیکی کے کاموں میں ان کی سمع واطاعت(۳) ان کیلیئے سداد واستقامت کی دعا (۳) ان پرخروج لیعنی بعناوت سے یکسر گریز کرنا،خواہ وہ ظلم ہی کیوں نہ کرتے ہوں۔

اس خرخوای کے بہت سے ادلہ ہیں:

رسول التُعلِيَّةِ كَافْرِمان بِ:[الدين النصيحة ، قبلنا : لمن ؟ قال : لله ولكتابه ولرسوله ولأنمة المسلمين وعامتهم]

یعن: وین تو خیرخوابی کانام ہے، ہم نے پوچھا: کس کیلئے؟ فرمایا: اللہ تعالی کیلئے، اسکی کتاب
کیلئے، اسکے رسول کیلئے، سلمانوں کے اُئمہ و حکام کیلئے، اور عامة الناس کیلئے] (صح سلم (۹۵)
مؤطا امام مالک (۹۹۰/۲) بیس سمیل بن ابی صار کے اپنے والد ابوصال کے، اور وہ ابوهریة عظمہ
سے روایت کرتے ہیں، رسول الله اللہ نے ارشاد فرمایا: [ان الله یسر ضسمی لکم شلاف، وان تعتصموا
ویسسخسط لکم ثلاثا، یوضی لکم أن تعبدوه و لاتشو کو ابد شینا، وأن تعتصموا

بحبل الله جميعا ، وأن تناصحوا من ولاه الله أمركم ، ويسخط لكم قيل وقال، واضاعة المال ، وكثرة السؤال ]

یعنی: بند فرما تا به وه سیدی الله تعالی تمهار سے لئے تین چزیں پند فرما تا ب، اور تین ناپسند بو چیزیں
پند فرما تا به وه سیدی کرتم الله تعالی کی عبادت کر واوراس عبادت میں کی کوشریک ندی هم او اور اس عبادت میں کی کوشریک ندی هم او اور اس عبادت میں کی کوشریک ندی هم او اور کرتم سب ملکرالله تعالی کی ری کومضوطی سے تعام او اور بد کدالله تعالی نے جنہیں تمہارے امور کا گران اور حاکم مقرر فرما یا ب، ان کے ساتھ فیرخوائی کرو۔ اور جو چیزیں الله تعالی کی ناپسندیدگی اور ناراضکی کا باعث ہیں وہ: قبل وقال ، مال کوضائع کرنا اور کشرت سے سوال کرنا ہیں ۔ یا اس صدیم کو ام احد نے بھی اپنی مند (۹۹ میں روایت فرما یا ہے ، اور سیج حدیث ہے۔
مند احد (۴۵۹ میں ، سند سیج عن زید بن خابت من کی ایک طویل صدیم میں بیالفاظ بھی مردی ہیں : المناظ بھی الفاظ بھی المناظ بھی المناظ بھی المناظ بھی المناظ کر الله میں المناظ کر المناظ من ورائهم ]

ترجمہ: [ عمن خصالتیں ایسی میں جن پر سی مسلمان کا دل فریب خورد ونہیں ہوسکتا ، ایک الله تعالی کے اللہ تعالی کیا اللہ تعالی کیا اطلاع عمل ، دوسری حکام کے ساتھ خیر خواہی ، تیسری جماعت کے ساتھ جیٹے رہنا ،...

حافظ این القیم، "مفتاح دار السعادة "(ص:29) میں مذکوره حدیث کے فکرے[لایغل علیهن قلب مسلم ] کامنی بیان کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

''لین جب تک مسلمان کے دل میں بیتین چیزیں باقی اور موجود ہیں، تب تک اس کا دل غِل لینی دعوکا ، فریب، ہرتم کے فساد اور میل کچیل سے پاک ہوگا۔

پھر مزید فرماتے ہیں: حکام کے ساتھ خیرخواہی بھی فریب خوردگ کے منافی ہے؛ کیونکہ خیرخواہی اور فریب اسمخے نہیں ہوسکتے ، بلکہ خیرخواہی ، فریب کی ضد ہے، جوائمہ اوراُمت کا خیرخواہ ہوگاوہ ہر فتم کے فریب سے پاک ہوگیا۔اوررسول الله تالیا ہے کا بیفر مان: [ولسز و م جسمساعتھم] یعنی

مسلمانوں کی جماعت کے ساتھ چنے رہنا، بھی دل کو دھو کے سے پاک کرتا ہے؛ کیونکہ جب تک ایک فیض بھی مسلمانوں کی جماعت کے ساتھ چمٹار ہے گا، تب تک وہ ان کیلئے وہ تی کچھ پیند کر ہے گایا ٹاپیند کرے گا، جواپنے لئے پیندیا ٹاپیند کرے گا، اور تب تک جو چیز اس کیلئے خوشی یا تکلیف کا موجب ہوگی، ای چیز کوان کیلئے بھی خوشی یا تکلیف کی موجب تصور کرے گا۔'' امام نووی شرح مسلم (۲۸/۲) میں فریاتے ہیں:

'' مسلمان حکام کے ساتھ خیرخواہی کا معنی بیہ ہے کہ اموری پران کی معاونت اوراطاعت کرے، نیز انتہائی زم خوئ اورلطف وعیت کے ساتھ انہیں جق کی تلقین و تبلیغ کرتارہے، آگر حکام کی طرف سے مسلمانوں کے حقوق کی اوا یکی بیس کوتاہی یا غفلت کا ارتکاب و کیھے تو ان پر تقیید کا طوفان بیا کرنے کے بجائے انہیں ایجھے طریقے سے باخبر کرے۔ ان پرخروج یعنی بعناوت سے میکسرگر یز کرے، عامۃ الناس کو بھی ان کی اطاعت کی ترغیب دے۔ امام خطابی رحمہ الله فرماتے بیس حکام کے ساتھ خیرخواہی کا معنی ہے کہ ان کے دان کے بیائے ملکر جہاو بیں: حکام کے ساتھ خیرخواہی کا معنی ہے کہ ان کے دان کے بیائی مائی طاہر ہوتو ان سے کرے، اپنے صدقات اُنہی کو اوا کرے، اور اگر ان سے ظلم یا بد معاملی طاہر ہوتو ان سے بعناوت کی راہ اختیار نہ کرے، ان کی جھوٹی تحریفیں کرے انہیں دھو کے بیس ندر کھی، اور ان کی بعناوت کی راہ اختیار نہ کرے، ان کی جھوٹی تحریفیں کرے انہیں دھو کے بیس ندر کھی، اور ان کی بعناوت کی راہ اختیار نہ کرے، ان کی جھوٹی تحریفیں کرے انہیں دھو کے بیس ندر کھی، اور ان کی

حافظ ابنِ حجر فتح الباري (١/١٣٨) مِن فرمات بين:

'' اُئمۃ السلمین کے ساتھ خیرخوائی کا مطلب سیہ کدان کے کا ندھوں پر جو بارسلطنت ڈال دیا گیا ہے ، اس پران کی اعانت کرے ، بصورت غفلت انہیں آگائی دے کر بیدار کرے ، کی کوتائی یا غلطی کی صورت میں ان کی اصلاح کردے ، ان پر رعیت کا شیراز ہ بکھیرنے کی بجائے مجتم رکھے ، جودل حکام سے متنفر ہوں ان کی اصلاح کر کے انہیں حکام کے قریب کردے۔ مب سے بوی خیرخوائی ہیہ کہ انہیں ارتکاب ظلم سے ، بطریق احس بازر کھے۔

اُ تُمة المسلمين ك زمر بيس، اكمه اجتهاد (علاء وقضاة) بهى آتے ہيں، جن كساتھ خير خوابى كا تقاضد بيہ كمان كے علوم كو پھيلايا جائے ، ان كى مناقب (اچھائياں) عام كى جائيں اوران كے ساتھ جميشہ اچھا گمان ركھا جائے۔"

واضح ہوکہ حکام کے ساتھ، بلکہ ہر کمی کے ساتھ خیرخواہی تنہائی میں، انتہائی رفق اور نرم خوئ کے ساتھ ہونی چاہئے، اس کی دلیل اللہ تعالیٰ کا موٹی اور ھارون علیهم السلام سے بیفر مانا ہے: ﴿ إِذْهَبَا إِلَى فِوْ عَوْنَ إِنَّهُ طَعَى. فَقُوْلَا لَهُ قَوْلًا لَّيْنَا لَعَلَّهُ يَتَذَكَّرُ أُوْيَا حُشٰى ﴾ ترجمہ: '' تم دونوں فرعون کے پاس جا واس نے بری سرشی کی ہے۔اسے نری سے مجماؤ کہ شاید وہ مجھ لے یا ڈرجائے'' (ط. ۳۳، ۳۳)

عن عبائشة رضى الله عنها عن النبى عليه قال: [إن الوفق لا يكون في شي إلا زائم، ولا يسنوع من الله عنها عنه المنه عنها إلا ثانه، ولا يسنوع من شي إلا شانه على العن ام المؤمنين عائش صديقة رضى الله عنها مروى عن رسول الشفيعة في مايا: [رفق ليني زمي جس چيز من آجائه المن وبصورت كردين ب، اورجس چيز سي چين لي جائه الم يوصورت كردين بي اورجس چيز سي چين لي جائه الم يوصورت كردين بي والمورت كردين بي المناه اورجس چيز سي جين لي جائه المناه المنا

صحیح بخاری (۳۲۷۷) اور صحیح مسلم (۲۹۸۹) میں، ابودائل طقیق بن سلمة سے مردی ہے، فرماتے ہیں: اسامہ سے کہا گیا: آپ امیرالمؤمنین عثان غنی کے پرداخل ہوکران سے بات کیوں نہیں کرتے ؟ فرمایا: تم سجھتے ہوکہ میں ان سے بات کروں تاکہ تم سنو؟ واللہ! میں نے ان سے خبائی میں بات کی ہے، اور میں نہیں چاہتا کہ میں ایک الی روش شروع کروں، جس کا شروع کرنا میر سے ساتھ منسوب کردیا جائے۔ الحدیث آربیا لفاظ سے مسلم سے ہیں)

حافظ ائن جرفتح الباری (۵۱/۱۳) میں اس قول کی وضاحت کرتے ہوئے فرماتے ہیں: ''اسامہ کے کہنے کا مطلب ہیہ ہے کہ جس بات کی طرف تم نے اشارہ کیا ہے وہ میں امیر المؤمنین سے تنبائی میں کرچکا ہوں؛ کیونکہ مسلحت اور ادب کا یہی تقاضہ ہے، میں نہیں جا ہتا کہ



میری بات کسی فتنه کا سبب بن جائے ''

ترجمہ: [جس خض کا بادشاہ وقت کوکی تھیجت کرنے کا ارادہ ہوتو وہ علی الاعلان اس کا اظہار نہ کر جمہ: [جس خض کا بادشاہ وقت کوکی تھیجت کرنے کا ارادہ ہوتو وہ علی الاعلان اس کا اظہار نہ کر ہے ، اگر وہ است تہائی میں لے جائے (اور وہ تھیجت پیش کردے ) اگر وہ است قبول کرلے تو بہت بہتر ہے ، ورنہ اس نے اپنا فریضہ اوا کرویا آ (مند احمد (۱۵۳۳۳) متدرک حاکم (۲۹۰/۳) کتاب النة لائن ابی عاصم (۱۹۹۷ تا ۱۹۹۸) میں فرماتے ہیں: بیحدیث اپنا طرق کے جموع کی بناہ رہیجے ہے۔)

اگر حاکم کونفیحت کرنا، رفق ولین (نری) سے خالی ہو، اور وہ اعلانیہ بھی ہو، تو وہ فائدہ مند ہونے کی بجائے تفصان وہ ہوگی۔ ہر شخص بیرچا ہتا ہے کہ جب اس میں کوئی عیب ہوتو اسے نری سے تنہائی میں تھیجت کی جائے ، تو پھراسے بھی دوسرے لوگوں کے ساتھ ایسا ہی برتاؤ کرنا چاہیے جووہ اسپنے بارہ میں چاہتا ہے (اور خصوصاً حکام اس سلوک کے زیادہ مستحق ہیں)

صیح مسلم (۱۸۴۴) میں عبداللہ بن عمر و بن العاص علیہ سے مردی ایک طویل حدیث میں ہیں الفاظ بھی دارد ہیں: [جو فضی جہنم ہے بچا داور جنت کا داخلہ چا ہتا ہے تواس کی موت اس طرح آئی چاہئے کہ اس کا اللہ تعالی اور روز آخرت پر ایمان ہو، اور لوگوں کے ساتھ وہ سلوک اور معاملہ کرے جوایے بارہ میں چاہتا ہے ]

حکام کی اطاعت معروف میں ہے معصیت میں تہیں (۳) حکام کے ساتھ خیرخواہی میں بیا انتہائی اہم نکتہ شامل ہے کہ امرِ معروف میں ان کی اطاعت کی جائے اوراگر وہ کسی معصیت کا تھم دیں توان کی تمع واطاعت ہے گریز کیا جائے۔

الله تَعَالَىٰ كَاارِثُنَاوِ هِـ:﴿ يَـنَاأَيُّهَـاالَّـذِينَ امَنُوا اَطِيُعُوا اللهَّ وَاَطِيْعُوا الوَّسُولَ وَأُولِي الْآمُرِ مِنْكُمُ ﴾ (الشاء:٥٩)

ترجمہ: 'اےا بیمان والوافر مانبرداری کرواللہ تعالیٰ کی اور فر مانبرداری کرو رسول (عَلَقَتُهُ ) کی اور قرمانبرداری کرو اللہ تعالیٰ کی اور قرمانبرداری کرواللہ اور تم میں سے اختیار والوں کی''

حکام کی شمع واطاعت پر بےشاراحادیث مروی ہیں، جن میں سے عبداللہ بن عمر، ابوھر برق، ابوذ رغفاری اورعباد ۃ بن الصامت رضی اللہ عظیم کی احادیث ای بحث میں گز رچکی ہیں۔

سنن نسائی (٢١٦٨) ميں سيج سند كے ساتھ، جرير بن عبدالله عليه كى روايت ب، فرياتے ہيں:

[بایعت النبی مُلَنِیُنَّهُ علی السمع والطاعة وأن أنصح لكل مسلم ] یعی:[ش نے نجائی کی کا تھ پر حکام کی تم واطاعت كرنے اور ہرمسلمان كے ساتھ فيرخواي كرتے دينے كى بيعت كى ہے ]

صحیح مسلم (۱۸۴۷) میں حذیقد بن الیمان اللہ عمروی ایک طویل حدیث میں ، رسول اللہ علیہ کے میالفاظ بھی بین: تسسمع و تسطیع للاعیسر ، وإن صوب ظهر ک واحد مالک ، فاسمع و أطع]

لیخی:[امیری سمع واطاعت کرو،اوراگروہ تنہاری پشت پرکوڑے مارتا ہواور تنہارے مال کی ز کو ة دصول کرتا ہوتو ضروراس کی بات سنواورا طاعت کرو<sub>]</sub>

عن أبسى هريرة عن النبى عَلَيْكُ قال: [من أطاعنى فقد أطاع الله ، ومن يعصنى فقد عصى الأمير فقد عصانى]
فقد عصى الله ، ومن يطع الأمير فقد أطاعنى ، ومن يعص الأمير فقد عصانى]
البحرية ها عمروى هم رسول التعلق في مرايا: [جس في ميرى اطاعت كى، اس في البحرية ها الله تعالى كى نافر مانى كى، اورجو الله تعالى كى نافر مانى كى، اورجو الله تعالى كى نافر مانى كى، اورجو الله الميركى نافر مانى كرتا ماس في ميرى اطاعت كى، اورجواب اميركى نافر مانى كرتا باس

نے میری نافر مانی کی ] (صحیح بخاری (۷۱۳۷) سیح مسلم (۱۸۳۵) بیالفاظ سیح مسلم کے ہیں)
صحیح مسلم (۱۸۴۷) میں وائل بن جر رہ ہے میروی ہے، فریاتے ہیں بسلمۃ بن پزید انجھی نے
رسول الشّقظ ہے سوال کیا: اے اللّٰہ کے نبی! اگر ہم پر ایسے امراء مسلط ہوجا نیں جوہم سے اسپتے
حقوق کا تو تقاضہ کریں، مگر ہمیں ہمارے حقوق ہے منع کردیں؟ رسول اللّٰہ قالیّٰہ نے ارشاد فر مایا:
[سنواور اطاعت کرو، ان بران کی ذمہ داریاں ہیں اور تم برتمہاری ذمہ داریاں ہیں]

تفسیر قرطبی (۵/ ۲۵۹) میں ہے:'' وسھل بن عبداللہ العستری رحمہ اللہ فرماتے ہیں:جب حاکم وفت، کسی عالم کوفق کی دینے ہے روک دے، تو اسے فقو کی دینا جائز نہیں ہوگا ،اوراگر وہ فقو کی دے گا تو نافر مان قراریائے گا ،خواہ وہ حاکم ظالم ہی کیوں شہو''

اس کی دلیل عوف بن ما لک الاجھی کی حدیث ہے، رسول التھ اللہ نے فرمایا: [لا بسق ص الا أحمد أو مأحور أو مختال ] ليمنى: تقریر یا تو حاکم کرتا ہے، یا حاکم کاماً مور، یا پھر متکبر ] (منداحمد (۲۲۰۰۵) ابوداود (۲۲۰۰۵) بیحدیث اسپے جملہ طرق کے ساتھ سی ہے، شخ البانی کی مشکلوۃ کی حدیث (۲۲۰) رتعلق ملاحظہ ہو)

ابد موی اشعری دی تحت کافتوی دیتے تھے، آئیس بی فیری نجی کے امیر المؤمنین عمر بن خطاب کے افرالمومنین عمر بن خطاب کے افراد کا حکم ارشاد فرمایا ہے، تو انہوں نے لوگوں سے کہا: [ہم نے جے بج تمتع کافتوی کے دیا ہے وہ رُک جائے ؟ کیونکہ امیر المؤمنین تشریف لانے والے ہیں، انہی کے حکم کی اقتداء کرنا]
دیا ہے وہ رُک جائے ؟ کیونکہ امیر المؤمنین تشریف لانے والے ہیں، انہی کے حکم کی اقتداء کرنا]
(معجم مسلم (۱۲۲۱)

السندن الكبوى للبيهقى (١٣٣/٣) من ب،عبدالرطن بن يزيد كتة بن: بمعبدالله بن سعود على السندن الكبوى للبيهقى (١٣٣/٣) من بن معود على الله عن معد من المن معرد على الموسطة المن معود على الموسطة المرالمومنين في تقى ركعت برهمي بن الوكول في كبا: چار ركعت الوعيل معرد الله بن معود على المراكعت برهيل من معرد الله المناطقة المناطق

نے میدانِ منی میں دور کعت پڑھیں ( یعنی نماز قصر کی )؟ نیز ابو پکرصد یق ﷺ نے بھی دور کعت پڑھیں؟

فرمایا: کیوں نہیں، بیرحدیث میں اب بھی بیان کرتا ہوں، لیکن چونکہ عثانِ غنی ﷺ ہمارے امیر ہیں، مجھے ان کی مخالفت گوارہ نہیں؛ اوراختلاف توانتہائی بُری چیز ہے ]

سیصدیث ابودا کود (۱۹۲۰) میں بھی ہے ، بہتی (۱۴۳/۳) نے اسے اپنی سند سے روایت کیا ہے گراس میں ایک مجم راوی ہے ، بہتی ایک اور سند بھی لائے ہیں ،اس میں بھی ایک مجم راوی ہے،اس میں بیالفاظ بھی ہیں: [میں اختلاف کونا پہند کرتا ہوں]

مغریاں پوری نماز پڑھنااگر چہ خلاف اُولی ہے، گرابنِ مسعود ﷺ نے امیر المؤمنین کی مخالفت ترک کرنے کو بہتر مجھااور پوری نماز پڑھی۔

صحیح بخاری (۹۵۲) اور صحیح مسلم (۸۸۹) میں، مروان کاعید کے دن، نماز سے بنل خطبہ دینے
اور ابد سعید الخدری علیہ کے انکار کرنے کا قصد فذکور ہے۔ اس کے تحت حافظ ابن ججر فتح الباری
(۴۵۰/۲) میں لکھتے ہیں: اس حدیث سے حاصل ہونے والے فوائد میں سے ایک فائد و یہ ہے
کہ ایک عالم کا خلاف اُولی مسئلہ برعمل کرنا جائز ہے، اس وقت جب حاکم اُولی مسئلہ برموافقت نہ
کرے؛ کیونکہ ابو سعید الخدری علیہ اس انکار کے بعد میدان عید سے والی نہیں گئے بلکہ امیر کے
ماتھ خطبہ اور نماز اوائی۔ جس سے سیاستدلال بھی کیا جاسکتا ہے کہ عید کے دن ابتدا و بالصلاق،
صحب نماز کیلئے شروائیس ہے (واللہ اعلم)

حافظائن رجب رحمہ اللہ ''جامع العلوم و الحکم ''(۱۱۷/۲) میں فرماتے ہیں: ''مسلمانوں کے حکام کی سمتع واطاعت، سعادت و نیا کی موجب ہے، اس سمع واطاعت کے ساتھ بندوں کی معیشت کی مصلحوں کامنظم ہونا وابستہ ہے، اور اس سے پروردگار کی اطاعت کے اظہار پر مدد کمتی ہے۔''



#### حكام كيساته فيرخوابي كانقاضا

(۵) حکام کے ساتھ فیرخواہی کا ایک تقاضہ میجی ہے کہ ان کی استقامت وسداد کیلئے دعا کی جائے ، اور بددعا نہ کی جائے ، اہل السنة والجماعة کا یمی طریقہ تھا۔ شخ الاسلام ابن تیمید رحمداللہ "السیاسة الشرعیة" (ص:۱۲۹) میں فرماتے ہیں:

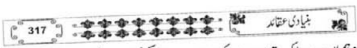
"اى لئے سلف صالحين، مثلاً: فضيل بن عياض اور احمد بن عنبل وغيره فرمايا كرتے تھے: "لو كان لنا دعوة مجابة لدعونا بها للسلطان"، يعنى: اگر جميس كى وعائے قبول ہونے كا علم جوجائے تووہ دعا ہم باوشاووت كيلئے كريں گے۔

فين ابوي الحراك البر محارى اين كتاب" شوح السنة" (ص:١١١) يس فرمات بن

''جبتم کی فض کو بادشاہ کی درخا کرتے ہوئے دیکھوتو بجھلوکدوہ فض برخی ہے، اور جب تم کی فض کو بادشاہ کی درخلی واصلاح کی دعا کرتے ہوئے دیکھوتو بجھلوکدوہ ان شاء اللہ صاحب سنت ہے، فضیل بن عیاض فرمایا کرتے تھے: اگر میرے پاس کوئی دعاءِ متجاب ہوتو میں وہ وعا صرف حاکم وقت کو دو دوگا۔ (امام بر بھاری ، فضیل بن عیاض کے اس قول کو ذکر کرنے کے بعد فرماتے ہیں: ) کسی نے ان سے کہا: اے ابولی !اپنے اس قول کی وضاحت کرو، فرمایا: وہ دعاءِ متجاب اگر میں اپنے لئے ما گوں گا تو اس کا اثر میری ذات تک محدودرہ گا ، آ مینیس بر معمال اور اگر وہ دعا حاکم کو دو نگا تو اس کی اصلاح ہوگی ، اور اس کی اصلاح سے لوگوں اور شہروں کی اصلاح ہوگی ، اور اس کی اصلاح سے لوگوں اور شہروں کی اصلاح ہوگی ، تو ہمیں ہے کہ ہم حکام کی اصلاح کی دعا کریں ، یہ تھم نہیں کہ ان پر بدد خا اصلاح ہوگی ، تو ہمیں ہے کہ ہم حکام کی اصلاح کی دعا کریں ، یہ تھم نہیں کہ ان پر بدد خا اس کی ذات پر ہے ، اور ان کی اصلاح کریں ، خواہ وہ فالم ہی کیوں نہ ہوں ؛ کیونکہ ان کاظم و جور ان کی ذات پر ہے ، اور ان کی اصلاح ک

المطاوي "عقيدة اهل السنة والجماعة "من قرمات إن:

" بهم اليخ أئمَّه اورولا قِ امور، خواه وه ظالم بن كيول نه بول، پرڅروج و بغاوت جائز نبيل ججيته،



نہ ہم ان پر بددعا کرتے ہیں، ندان کی اطاعت ہے ہاتھ کھینچۃ ہیں، ان کی اطاعت کو، اللہ تعالیٰ کی اطاعت قرار دیتے ہوئے ، شرعی فریفنہ قرار دیتے ہیں، جب تک وہ کسی معصیت کا تھم نددیں، ان کیلئے ہمیشہ اصلاح وعافیت کی دعائیں کرتے رہتے ہیں''

(شوح العقيدة الطحاويةلابن ابي العز (٥٨٠)

شخ ابواسليل الصابوني التي كتاب "عقيدة السلف أصحاب المحديث "(ص:٩٢ تا ٩٣) مين قرماتي من:

''اصحاب الحدیث ہر مسلم حکمران ،خواہ وہ نیک ہوں یا فاجر ،کے پیچھے ، جعد ،عیدین اور دیگر نمازیں ادا کرنا جائز سیجھتے ہیں ،نیز ان کےظلم وجوراور فسق و فجور کے باوجودان کے ساتھ ملکر کفار سے جہاد ضروری قرار دیتے ہیں ،اس کے ساتھ ساتھ ان کیلئے اصلاح ، توفیق ،استفامت اور رعیت میں عدل وانصاف عام کرنے کی دعا کیں یا تکتے رہنے کی تلقین کرتے ہیں''

(۲) حکام ہے اگر کسی فتم کے ظلم یا گناہ کا ارتکاب ثابت ہوجائے تو ان پرخروج یا بغاوت جا ئز نہیں ؛ کیونکہ بغاوت پر جو بے انتہاء فتنہ وفساد مرتب ہوسکتا ہے وہ حکام کے ظلم یا محصیت سے کہیں زیادہ ہوگا ،الا بید کہ دہ کسی واضح اور تھلم کھلا کفر کا ارتکاب کر بیٹیس ۔اس مؤقف پررسول اللہ علیقے کی اعادیث اور سلف صالحین کاعمل ، بطور دلیل موجود ہے۔

صیح بخاری (۷۰۵۵) اور صحح مسلم (۹۰۱) میں،عبادة بن صامت ﷺ کی بیرحدیث موجود ہے، فرماتے ہیں:

[ بايعنا رسول الله مَنْكِنَّهُ على السمع والطاعة في منشطنا ومكرهناوعسونا ويسسونا ، وأثرة علينا، وأن لا ننازع الأمر أهله ،إلا أن تروا كفرا بواحا عندكم من الله فيه برهان ٢

ترجمہ: [ہم نے رسول الشعطی کے ہاتھ پراہینے ولی امر کی ہر پیند وناپیند میں اور ہر تگی

وآسانی میں اور دوسروں کے ہم پرترج وسینے کے باوجود، کع واطاعت کرتے رہنے پر بیعت کی ہے اور رہے کہ ہم اپنے صاحب امرے (بسلسلۃ اقتدار) جھٹڑا مول نہ لیس، اِلاب کہ تم ان کاکسی صرح کفرکا مرتکب ہونا کہ جس کے کفر پرتبہارے ہاں واضح بربان ہو، دیکے لوج

عن عوف بن مالك الأشجعي على قال: سمعت رسول الله المنافقة يقول: [خياركم أنمتكم الذين تجونهم ويحبونكم، وتصلون عليهم ويصلون عليكم، وشرار أنسمتكم الذين تبغضونهم ويبغضونكم، وتلعنونهم ويلعنونكم، قالوا: قلنا: يارسول الله! أفلا ننابذ هم عند ذلك؟ قال: لا! ماأقاموا فيكم الصلاة، لا! ماأقاموا فيكم الصلاة، الا من ولى عليه وال، فرآه يأتي شيئا من معصية ، فليكره ماياتي من معصية الله، ولا يترعن يدا من طاعة ]

عن أم سلمة رضى الله عنهاعن النبى الله أنه قال: [إنه يستعمل عليكم أمراء، فتعرفون وتنكرون، فمن كره فقد برئ ، ومن أنكر فقد سلم ، ولكن من رضى وتابع ، قالوا: يارسول الله إلا نقاتلهم؟ قال: لا ما صلوا ]



ترجمہ: اُم سلمة رضی الله عنعا سے مردی ہے، نی الله فی ارشاد فر مایا: [عقریب تم پرایب امراءوحکام مقرر ہو نگے جن کے کھا مورکوتم (شریعت کی موافقت کی وجہ سے ) پہانتے ہوگے، جب نے قابل انکار امور کو نالپند جبکہ کھا مورکا (عدم موافقت کی وجہ سے ) انکار کرتے ہوگے، جس نے قابل انکار امور کو نالپند کیا وہ بری ہوگیا، اور جس نے انکار کر دیا اس نے سلامتی پالی، لیکن جوان امور پر راضی ہوگیا اور متابعت بھی کر لی (وہ بربادی کی راہ پرچل لگلا) محابہ نے کہا: یارسول الله مقابة کیا ہم ایسے حکام متابعت بھی کر لی (وہ بربادی کی راہ پرچل لگلا) محابہ نے کہا: یارسول الله مقابة کیا ہم ایسے حکام سے قبال ندکرین ؟ فرمایا نبیس ، جب تک وہ نماز پڑھتے ہوں] (صحیح مسلم (۱۸۵۳)

عن ابن عباس رضى الله عنهما عن النبى مَنْ قَال: من رأى من أميره شيئا يكرهه فليصبر عليه، فإنه من فارق الجماعة شبرا فمات إلا مات ميتة جاهلية] ترجمه:عبدالله بن عباس رضى الله عنهما عمروى ب،رسول الله الله في قرمايا: [جوفض اين امير من كوئى نا پنديده چيز ديكي تو وه اس پرمبركرك؛ كيونكه جوفض ايك بالشت بحرجاعت عبدا بواا ورمركيا تواسى موت جاليت كي موت بوكى]

(صحح بخاری(۷۰۵۴)اور صحح مسلم (۱۸۴۹)

حافظائنِ جرفتح الباري (١٣/٤) مِن فرمات بين:

''ابنِ الى جمرة فرماتے ہیں: اس حدیث میں جماعت سے مفارقت یعنی جدائی سے مرادیہ سے کدامیر کو جوعقد بیعت حاصل ہے اس کی گرہ کھولنے کی کوشش کرے،خواہ وہ کوشش کتی ہی معمولی ہی کیول نہ ہو، اس معمولی کوشش کی مقدار کو''شیز'' یعنی بالشت کی تعبیر سے واضح فرمایا؛ کیونکہ اس کوشش کا نتیجہ، ناحق فون ریزی کے سوا کی خیمیں''

امام احمداییخ" الاعتقاد "میں فرماتے ہیں:

'' کمی فخص کیلئے بادشاہ سے قال کرنایا اس پرخروج و بغاوت اختیار کرنا حلال نہیں ہے، جس شخص نے ایسا کیاوہ سنت وہدایت کے راستے سے بھٹک کر بدعتی بن جائے گا''

(السنة لللالكائي(١/١١)



ابھی ابھی امطحاوی کا قول گزراہے، (افادیت کیلئے دوبار فقل کیا جاتا ہے:)

" جم اپنے اُئمہ اور ولا قِ امور ،خواہ وہ ظالم ہی کیوں نہ ہوں ، پرخروج و بغاوت جائز نہیں سیجھتے ، نہم ان پر بددعا کرتے ہیں ، ندان کی اطاعت سے ہاتھ کھینچتے ہیں ، ان کی اطاعت کو ، اللہ تعالیٰ کی اطاعت قرار دیتے ہوں ، جب تک وہ کسی معصیت کا حکم نددیں ، ان کہ بیٹ اصلاح وعافیت کی دعائمیں کرتے رہتے ہیں ،

امام صابونی "عقیدة السلف أصحاب الحدیث" (ص:۹۳) می فرماتے ہیں: " (أصل النة) حكام پرخروج بالسف جائز قرار نہیں دیتے، خواہ وہ أنہیں راہ عدل سے انجاف اختیار كرے ظلم وتتم كى راہ پر مائل كيول ندو كيھيں"

شریعت کے قواعد میں ہے ایک قاعدہ میہ ہے کدا گردوضررمسلط ہوں تو ان میں سے بلکے ضرر کا ارتکاب کیا جائے تا کہ بڑے ضررے نج سکیں۔

عافظ ابن القیم رحمہ اللہ اپنی کتاب 'اعلام الموقعین ''(۱۵/۳) میں فرماتے ہیں:

''رسول الله الله فیلی نے اپنی امت کیلئے برائی کے اٹکار کے واجب ہونے کو شروع قرار دیا ہے؛

تاکہ برائی کے اٹکار ہے، اس کی جگہ وہ نیکی آجائے جو اللہ تعالی اور اس کے رسول الله کو پند

ہے، کین جب کسی برائی کا اٹکار، اس ہے بڑی برائی کو مستزم ہو، جو اللہ تعالی اور اسکے رسول الله کو ریادہ مرخوض و ٹاپسند بدہ ہو، تو پھر ٹی برائی کو اٹکار جا رئز نہیں ہوگا ، اگر چدوہ چھوٹی برائی کو زیادہ مبخوض و ٹاپسند بدہ ہو، تو پھر ٹی برائی کا اٹکار جا رئز نہیں ہوگا ، اگر چدوہ چھوٹی برائی بھی اللہ تعالیٰ کے بغض اور ناراضگی کا باعث ہو۔ اس کی مثال حکام وملوک پر اٹکار، خروج اور بغاوت سے دی جا مکتی ہے (اگر چدان حکام کا باقی رہنا ایک برائی ہوسکتا ہے) لیکن ان پر بغاوت کا راستہ افقیار کرنے ہے، ایک ایک اس ہے بھی بڑی برائی جنم لے مکتی ہے جو قیامت تک ہر شراور فتنہ کی بنیاد بن مکتی ہے۔

عبدالله بن معود الله ن كيا توب قرمايا ب: "تكون امور مشتبهات، فعليكم

### الم المراد المرا

بالتؤدة؛ فإن أحد كم أن يكون تابعا في الخير خير من أن يكون رأسا في الشر" لينى: "بهت اليامور و تكم جوتم پرمشتبه و تكم ،ان امور كتعلق سے تم تل ، برد بارى اوروهيما پن اختيار كرو؛ كونكه تم اگر فيرش تابعدار بن كرد بوتو بياس سے كہيں بهتر ہے كہ تم شريس ليدر بن كرد بو" (شعب الايمان للبيهة في ٢٩٤/٥)



### سلف صالحين كنقش قدم كى بيروى كابيان

۲۸ . قوله: "واتباع السلف الصالح واقتفاء آثارهم و الاستغفار لهم" ترجمة "بسلف صالحين كى اتباع ،ان كنقش قدم كى پيروى اوران كيلي استغفار كرت ربتا (الل المنة ك معتقدات بين شامل به)"

#### شرج

[...فإنه من يعش منكم بعدى فسيرى إختلافا كثيرا ، فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء المهديس الراشدين ، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ وإياكم ومحدثات الامور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة ]

ترجمہ:[...میرے بعدتم میں سے جوز عده رہاده بہت زیاده اختلافات دیکھے گا، اس وقت تم میری سنت کولازم پکڑلینا، نیز خلفاء راشدین جو ہدایت یافتہ بیں، کی سنت کولازم پکڑلینا، نیز خلفاء راشدین جو ہدایت یافتہ بیں، کی سنت کو بھی اسے مضوفی سے تقام محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

لینا، بلکہ اپنی داڑھوں میں دبالینا،اور نے نے امورے بچنا، ہرنیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت حمرابی ہے ]

امام ما لك رحمه الله كاية ول يحى كررچكا: "لن يصلح آخو هذه الأمة إلا بما صلح به أو لها "يعنى: اس امت كا آخرى دوراى چيز كساته سنورسكتاب، جس چيز كساته اس امت كا كابيلا دورسنورا تفاد

امام احدین علبل الاعتقاد" كشروع مين فرماتے بين:

"اصول السنة عندنا التمسك بما كان عليه أصحاب رسول الله عليه ألا الله عليه أصحاب رسول الله عليه الله عليه الله عن والاقتداء بهم، وترك البدع ، وكل بدعة فهى ضلالة ، وترك الخصومات في والجلوس مع أصحاب الأهواء، وترك المراء والجدال والخصومات في الدين."

ترجمہ: ''صحابہ کرام کے منج کے ساتھ تمسک اوران کی اقتداء، ہمارے نزدیک اصول دین میں سے ہے، نیز بدعات کوچھوڑ دینا بھی ؛ کیونکہ ہر بدعت گمراہی ہے۔ اس کے علاوہ بدھتیوں کے ساتھ بیٹھنے اور جھکڑنے سے گریز کرنا، نیز دین میں جدال وخصومت سے بچنا بھی اصول دین میں شامل ہے'' (السنة للا لکانی (۱۸۲۱)

الله تعالى نے ان سحابه كرام كى ثناء فرمائى جوانصار ومهاجرين كے بعد آئے اوران كيلئے استغفار كرتے رہے، نيز الله تعالى سے بيسوال كرتے رہے كدان كى بابت ہمارے ولوں ميں كوئى كينه يا خيانت پيدان فرمانا۔ چنا نجے اللہ تعالى نے فرمایا:

﴿ وَالَّذِيْنَ جَا وُو ا مِنُ بَعْدِ هِمُ يَقُولُونَ رَبَّنَا اغْفِرُلْنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِيْنَ سَبَقُونًا

بِالْإِيْمَانِ وَلَا تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِلَّذِيْنَ امْنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُ وَفَّ رَّحِيْمٌ ﴾

ترجم:"اوران كے لئے بھی جوان (مهاجرین) كے بعدا ہے اوروعا كرتے ہیں كہ مارے ترب كہ مارے

پروردگار! ہمارے اور ہمارے بھائیوں کے، کہ جوہم سے پہلے ایمان لا چکے ہیں گناہ معاف فرما اور مؤمنوں کے واسطے ہمارے دلوں میں کینہ ( بفض ) نہ پیدا ہونے دے۔اے ہمارے رب! بے شک تو بڑا شفقت کرنے والا اور رحم کرنے والا ہے'' ( الحشر: ١٠)

أم المومنين عائشة صديقدرض الله عنهائ جب بعض اوكول كومحلية كرام پرطعندزني كرية موسكة و يكاتو فرمايا:[أمرواأن يستغفروا المصحاب النبي النظيظة فسبوهم]

لینی:[انبیں تو تھم دیا حمیاتھا کہ وہ نجی تالیہ کے سحابہ کیلئے استعفار کریں، مگریدانہیں گالیوں سے نواز رہے ہیں] (صحیح مسلم:۳۰۲۲)

الله تعالى كافرمان ب: ﴿ وَمَن يُسْسَافِقِ الرَّسُولَ مِن بَعُدِ مَاتَبَيْنَ لَهُ الْهُدى وَيَعَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُوْمِنِينَ نُولِّهِ مَاتُولَى وَنُصُلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَ ثُ مَصِيرًا ﴾ (الساء: ١١٥) ترجمه: ''جوخض باوجودراو مدايت كواضح بوجانے كيمى رسول (عَلَيْظَةَ ) كا خلاف كرے اور تمام مؤمنوں كى راه كوچھوڑكر بلے ، ہم اے ادھر بى متوجدكرديں كے جدهر وہ خودمتوجہ ہواور دوز خ مِن وال وينظى، وہ كَيْنِ كى بہت بى برى جگه ہے''

"جامع بيان العلم وفصله "لابن عبدالبر (ع/ ٩٤) شي عبدالله بن مسعود على كابيةول فدري:

"من كان منكم متأسيا فليتأس بأصحاب محمد مَلَكِنَة ؛ فإنهم كانوا أبر هذه الأمة قلوبا، وأعمقها علما، وأقلها تكلفا، وأقومها هديا، وأحسنها حالا، قوما اختارهم الله تعالى لصحبة نبيه مُلِيَّة ، فاعرفوا لهم فضلهم ، واتبعوهم في آثارهم؛ فإنهم كانوا على الهدى المستقيم"

ترجمہ: ''تم میں سے جو شخص کمی کومثال بنا کر پیروی کرنا چاہتا ہے تو وہ ٹھی ایک کے اصحاب کو مثال بنالے؛ کیونکہ بیلوگ باعتبار دلوں کے اس امت کے سب سے نیک لوگ ہیں ، باعتبار علم

سب سے گہرے ہیں، باعتبارتکلف سب سے کم ہیں، باعتبار ہدایت سب سے سیدھے ہیں،
باعتبار حالت سب سے اچھے ہیں۔ بیدوہ قوم ہے جے اللہ تعالیٰ نے اپنے بی اللّظ کی صحبت کیلئے
پن لیا، ان کے فضل کو پہچا تو اور ان کے نقشِ قدم کے پیروکارین جاؤ؛ کہ یکی لوگ صراط متعقیم پر
فائر ہیں۔''

سنن الداري (۲۱۱) ميس عبدالله بن مسعود ري اي اي ول يحى فدكور ب:

"اتبعوا و لا تبتدعوا فقد كفيتم" يعن: "تم (اصحاب رسول الله ) كا اتباع كرواور يخطر يق اورراسة من ذكالو، ان كى بيروى بين بى كفايت ب

عثمان بن حاضر فرماتے ہیں: ' بیس عبداللہ بن عباس رضی الله عنصما کی خدمت بیس حاضر ہوا، عرض کیا: مجھے تھیست فرمائے، فرمایا: ہاں بتم الله تعالیٰ کے خوف اور استفامت کا راستہ اختیار کئے رکھو، اسحاب رسول کی اتباع کر داور بدعت کے اختیار ہے کریز کرؤ' (سنن الداری (۱۴۱)

محد بن ميرين فرمايا كرتے تھے: "كانوا يرون أنه على الطريق ماكان على الاثر" لينى: "(صحابه وتابعين) كابير سلك تفاكه بنده جب تك عدير، رسول الله كي كما تهدوابسة ب، تب تك صراط متفقم برتائم ب" (سنن الدارى (١٣٢)

سنن الداري (۱۴۴۴) ميں عبدالله بن مسعود عليما پيټول بھي فدكور ہے:

"تعلموا العلم قبل أن يقبض ، وقبضه أن يذهب أهله ، ألا وإياكم والتنطع والتعمق والبدع ، وعليكم بالعتيق"

ترجمہ: ''علم حاصل کرو، قبل اس کے کہاہے قبض کرلیا جائے ، اسکاقبض کرنا،علاء کوا تھالیہ اہے۔ خبر داردین میں غلو، ضرورت سے زیادہ تعتق اور بدعات سے بچے ، اور تم ''عثیق'' کولازم پکڑلو۔'' ''عتیق'' سے مرادوہ مسئلہ جس پر قرآن وحدیث کی دلیل موجود ہو، اور جس پرسلف صالحین کا عمل ہو، اور جو تُحدَث یعنی نیانہ ہو۔

### ु 325 ू से के के के किए प्राप्त हैं।

محمد بن نصرالروزی کی کتاب 'السنه '' (ص: ۸۰) پیس عبدالله بن مسعود علیمکاریول بھی ندکور ہے: '' تم آئ فطرت وین پر قائم ہو، اور تم احادیث بیان کرتے ہو، اور تمہارے سامنے احادیث بیان کی جاتی ہیں، لیکن جب تم کوئی بھی نئ چیز دیکھوتو کیبلی ہدایت ( بعینی اصحاب رسول علیف کا طریقہ ) کے ساتھ چیسے جاؤ''

حذیفہ بن الیمان عظافر مایا کرتے تھے:''اے قراء کی جماعت! تم سیدھے رائے پر چلتے رہو، اللہ کی قتم، اگرتم صراط منتقیم پر چلتے رہو گے تو بڑی واضح سبقت حاصل کرلو گے، اور اگرتم وائیں بائیں مچرکئے تو پر لے درجے کے گراہ ہوجاؤگے'' (حوالۂ فدکور (ص:۸۷)

الوالدرداء على قرما ياكرت من التحديد التحديد من اجتهاد في بدعة، إنك إن تتبع خير من أن تبتدع، ولن تخطئ الطريق ما اتبعت الأثر "

ترجمہ: "سنت کی راہ میں تعوز اعمل، بدعت کی راہ میں ڈھیروں عمل سے افضل ہے، تبہاراا تباع کا راستہ اختیار کرنا، بدعت کے راستے سے بہتر ہے، تم اس وقت تک راستہ نہیں بحظک سکتے جب تک رسول الشفاقی اور صحابہ کرام کے آثار پر چل رہے، و'' (حوالہ ندکور (ص: ۱۰)

خلیفه عمر بن عبدالعزیز رحمه الله فی لوگوں کے نام ایک کھلے قط میں فرمایا تھا کہ رسول الشفافیہ کی سنت کے مقالبلی میں کسی کی رائے نہیں چل سکتی۔ (حوالہ 'فرکور (ص:۹۴)

عروة بن زيررحمالله كاقول مي السنن! السنن! فإن السنن قوام الدين"

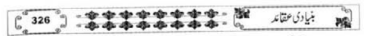
ليعنى: "مسنق كونفا مے رہو! سنق كونفا ہے رہو! كيونكه منتيں دين كا قوام بين" (يعني سنقول

رعمل کرنے سے دین سیدھار ہتا ہے) (حوالہ ندکور(س: ۱۱۰)

سن شاعرنے کیا خوب کہاہے:

دين النبسى محمد أخبار نعم المطية للفتى آشار لا ترغبن عن الحديث وأهله فالرأى ليل والحديث نهار ولريما جهل الفتى أثر الهدى والشمسس بازغة لها أنوار

#### www.kitabosunnat.com



ترجمہ: محققہ کا دین تو احادیث ہیں، ایک نوجوان کی سب سے بہترین مواری احادیث وآثار ہیں۔ بھی حدیث یا اہل الحدیث سے بے رغبتی نہ برتنا، کدرائے تو اندھیری رات ہے اور حدیث جگمگا تا دن کی لوگوں کوآثار ہدایت و کھائی نہیں دیتے (اور بیا نتہائی تعجب خیز بات ہے کونکہ) سورج تواپئی شعاوں کے ساتھ چک دمک رہا ہے۔

أيك اورشاعرنے بہت بى خوب فرمايا:

الفقه في الدين بالآثار مقترن فاشغل زمانك في فقه وفي أثر فالشغل بالفقه والآثار مرتفع بقاصد الله فوق الشمس والقمر

ترجمہ: دین کی فقہ تو احادیث کے ساتھ مر بوط و نسلک ہے، لہذا اپنے اوقات کو حدیث وفقہ دونوں کو ساتھ حاصل کرنے میں گزارو۔ حدیث اور فقہ میں اهتکال ، اللہ تحالی جوشس وقمرے اوپر ہے کے قاصد کے ذریعے اللہ تعالیٰ تک ہانچتا ہے۔



### دین میں جھڑے سے بکسرگریز کیاجائے

٢٩. "وتوك المراء والجدال في الدين "

ترجمہ:''(اہل السنة کے منج میں میہ بات بھی شامل ہے کہ) دین میں جھڑنے نے سے میسر گریز کی جائے''

#### شرح

کتاب وسنت کی اتباع ، اوران کے نصوص پر کمل استسلام اورانتیاد ، اہل النت والجماعة کا منج محکم دلائل وبراہین سے مزین متنوع ومنفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بنیادی عقائد کے اور تقالا کے اور تقالات کے بیادی عقالات کے بیادی عقالات کے بیادی عقالات کے بیادی عقالات کے بیا ہے، بیر نئے صافی ان لوگوں کے طریقہ کے خلاف ہے جو عقل پر اعتاد کرنے اور نقل لیعنی قرآن وحدیث میں کیڑے نکالنے کی روش پر قائم ہیں، جوابے باطل کولیکر حق سے ظرانے کی کوشش کرتے رہے ہیں تاکہ کی بھی طریقہ سے حق کودیادیں۔

حالانکہ قرآن وحدیث اس طرزِ جدال کی مخالفت کرتا ہے،اس سے تحذیر کے حوالے سے گئ دلائل موجود ہیں:اللہ تعالیٰ نے فر ماما ہے:

﴿ أَلَا إِنَّ الَّذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَفِي صَلَلٍ بَعِيْدٍ ﴾ (الثوريُ ١٨:) ترجمه: "يادر كلوجولوگ قيامت كم معامله عن لرجعً شرائع عين، وه دوركي ممراي عن پرِّے موسع بن"

> نیز فرمایا: ﴿ وَجَادَلُوا بِالْبَطِلِ لِيُدْحِصُوا بِهِ الْحَقَّ ﴾ (عَافر: ۵) ترجم: "اورباطل كور العِدى بحثيال كين، تاكدان عين كوبكاروين"

نیز قرمایا:﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ یُنجَادِلُ فِی اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَیَتَبِعُ کُلَّ شَیْطَنِ مَوِیلِدِ ﴾ ترجمہ: دبعض لوگ اللہ کے بارے میں باتنی بناتے ہیں اور وہ بھی بیعلی کے ساتھ اور سرکش شیطان کی پیروی کرتے ہیں'' (الحج:۳)

نیز قرمایا:﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنُ یُنجَادِلُ فِی الله بِغَیُو عِلْمٍ وَّلَا کِتْبٍ مُّنِیْرِ ﴾ ترجمہ: ''بعض لوگ اللہ کے بارے میں بغیرعلم کے اور بغیر ہدایت کے اور بغیرروژن کتاب کے جُمَّارِتے ہیں'' (الحج:۸)

ترجمہ: اُم المومنین عائشہ رضی اللہ عنھا ہے مروی ہے، رسول الشفاقی نے فرمایا: [ جھگڑ الوصح اللہ تعالیٰ کے نزدیک سب سے زیادہ مبغوض اور ناپسندیدہ ہے ]

## الم المناكد الله المناكد المنا

حافظائنِ حجرنے فتح الباری (۱۸۱/۱۳) میں جھگڑ الوقتص سے مراد کا فریا وہ مسلمان جواپیے باطل کے ذریعیت کے ساتھ محادلہ کرے، بتلایا ہے۔

رسول النُعطَّاتُ كاليك اور فرمان ہے: [ ہدایت پالینے کے بعد سی قوم کا مگراہ ہوجانا'' جدل'' یعنی جھڑنے نے کی وجہ سے ہوتا ہے، پھررسول النُعطِّ نے بیآ یہ ب مبار کہ تلاوت فرمائی:

﴿ مَاصَوَبُوهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ ﴾ (الزفزف: ٥٨) ترجمہ: ''جھے ان کا بیکہنا تھن جھڑے کی غرض سے ہے، بلکہ بیلوگ ہیں بی جھڑ الو''

(جامع ترندی (۳۲۵۳) امام ترندی نے اس مدیث کومس میچ کہاہے)

صحیح مسلم (۲۲۲۲) میں عبداللہ بن عمر و بن العاص رضی اللہ عنصما ہے مروی ہے، فرماتے ہیں:

ایک دن میں دو پہر کے وقت رسول اللہ اللہ کی خدمت میں حاضر ہوا، آپ اللہ نے دو

آدمیوں کی آوازی سنیں ، جوالیک آیت کر بھر میں اختلاف کررہے تھے، رسول اللہ اللہ کہ باہر

تشریف لائے اور غضب کے آٹار آپ کے چرو انور پر نمایا تھے، آپ ملک نے فرمایا: آئم سے

پہلے لوگ اپنی آئی کی ایوں میں اختلاف کرنے کی بناء پر برباد ہو گئے ]

ائن البى العزائح فى نے امام طحاوی کے قول 'ولا نسماری فسی دین الله '' کی شرح کرجے ہوئے فرمایا ہے: ''اس سے مرادیہ کہ ہمارایہ نہج نہیں ہے کہ ہم اہل الحق پر برعتوں کے شخصات وارد کرکے ان سے خصومت یا جدال کریں، تاکہ انہیں جتلائے شک کرکے، انہیں اہلی بدعت کی طرف مائل کردیں؛ کیونکہ یہ محاملہ باطل کی طرف وعوت دینے ، حق کو خلط ملط کرنے بدعت کی طرف مائل کردیں؛ کیونکہ یہ محاملہ باطل کی طرف وعوت دینے ، حق کو خلط ملط کرنے



اوردين اسلام كوبكا زن كزمر ين آتاب،

جولوگ کجی اور گراہی کا شکار ہیں ان کا طریقہ یہ بھی ہے کہ وہ اپنی خرافات کے ساتھ جدال کرتے ہیں، نیز قرآن کی مشابھات کا اتباع کرتے ہیں ۔جبکہ اہل الحق کا طریقہ اس کے برعکس ہے، وہ محکم اور منشابہ ہرآ بہت پرائیمان رکھتے ہیں اور منشابہ کے ہم کیلئے اسے محکم کی طرف لوٹا دیتے ہیں، اللہ عزوج کی کا فرمان ہے:

﴿ هُوَ الَّذِى أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحُكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأَخَرُ مُتَشَابِهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ مُتَشَابِهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ مُتَشَابِهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ مُتَشَابِهِ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ مَنْ مِنْ عِنْدِ تَشَافِهِ وَمَا يَعُلَمُ يَقُولُونَ امَنَا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ تَشَاوِيهُ مُ وَالْمُ اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ امَنَا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ وَمَايَعُلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلَّا اللهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ امَنَا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ وَبَالِكُ وَمُنْ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ امَنَا بِهِ كُلِّ مِنْ عِنْدِ وَبَالِكُونَ وَمَايَدَا وَهُبُ لَنَا مِنْ وَبَيْنَا وَمُا لِنَا مِنْ اللهِ اللهُ وَمَا يَتُنَا وَهُبُ لَنَا مِنْ الْمُعَلِينَ وَمُنا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَمَا لِنَا مِنْ اللّهُ اللهُ وَمُا لِللّهُ مِنْ الْعَلَمُ وَلَولُولُ اللهُ اللهُ وَمَا لِنَا اللهُ وَمَا لِللهُ اللهُ وَمَا لَا اللهُ وَمَا لِلللّهُ مُنْ اللّهُ اللهُ وَلُولُولُ اللّهُ اللهُ وَلُولُولُ اللهُ اللهُ وَمُا لِكُولُ اللّهُ اللهُ وَلُولُولُولُ اللهُ اللهُ وَالْولُولُ اللهُ اللهُ وَالْولُولُ اللّهُ اللّهُ وَلَولُولُولُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَالُهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَالْولُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللللّهُ الللّهُ الللللللللّهُ الللللللللللّهُ

ترجمہ: ''وی اللہ تعالی ہے جس نے تھے پر کتاب اتاری جس میں واضح مضبوط آیتیں ہیں جو اصل کتاب ہیں اور بعض متشابہ آیتیں ہیں، پس جن کے دلوں میں کجی ہے وہ آواس کی متشابہ آیتوں کے پیچھے لگ جاتے ہیں، فتنے کی طلب اور ان کی مراد کی جبتو کیلئے ،حالاتکہ ان کی حقیقی مراد کو سواے اللہ تعالیٰ کے کوئی نہیں جانیا اور پختہ ومضبوط علم والے ہی کہتے ہیں کہ ہم تو ان پر ایمان لا پچے، یہ ہمارے دب کی طرف ہے ہیں اور ہیجت تو صرف عقل مند حاصل کرتے ہیں۔ اے لا پچے، یہ ہمارے دب کی طرف ہے ہیں اور ہیجت تو صرف عقل مند حاصل کرتے ہیں۔ اے ہمارے دب ہمیں ہمایت دینے کے بعد ہمارے دل ٹیڑھے نہ کردے اور ہمیں اپنے پاس سے ہمارے دب بھینا تو ہی بہت بڑی عطاد ہے والا ہے''

صحیح بخاری (۲۵۲۷) اور محیح مسلم (۲۲۲۵) پی ہے: أم المؤمنین عائشة رضی الله عنها فر اتی الله عنها آنیات مسحک مَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْکِتَابِ وَ أُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ ﴾ تلاوت فر الّی، پرار شاوفر مایا: [جب تم محکم دلائل و بر اہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتب

الياك لوك ديكهوجومشابه آيات كى اتباع كرتے ميں اتو ان سے بچو، يمى وہ لوگ ميں جنہيں الله تعالى نے (اہل زيغ) قرار دياہے ]

سنن الداری (۴۰۶) بیں ابوجعفر محدین علی الباقر کا پیول مذکور ہے:'' جھگڑا کرنے والوں کے ساتھ مت بیٹھو بیدہ لوگ ہیں جوآیات بنشا بھات میں غور وخوض کرتے رہتے ہیں''

'' جامع بیان العلم وفضله' لا بن عبدالبر (۱۳۳/۱) میں امام ما لک رحمه الله کا بیتول مذکور ہے: '' وین میں جنگڑ نادل کو بخت کر دیتا ہے ،اور کیبنہ وبغض پیدا کر دیتا ہے'' ای کتاب (۹۳/۲) میں عمر بن عبدالعزیز رحمہ اللہ کا بیقول مذکور ہے:

''جو خص اینے دین کوخصومتوں کا نشانہ بنالیتا ہے دہ بے پناہ قلابازیاں کھا تار ہتا ہے''

واضح ہو کہ مجاولہ اس صورت میں حق اور ضروری ہے جب وہ بطریق احسن ہو،اور مقصودا ظہار حق اور رویاطل ہو،اس قتم کے مجاولہ کا اللہ تعالیٰ نے خود تھم دیا ہے، چنا نچیفر مایا:

﴿ أَدُّ عُ إِلَى سَبِيُلِ رَبِّكَ بِالْحِكُمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (أفل: ١٢٥)

ترجمہ: ''اپنے رب کی راہ کی طرف لوگول کو اللہ کی وجی اور بہترین تھیجت کے ساتھ بلائے اور ان سے بہترین طریقے سے گفتگو سیجے''

نيزقرمالي:﴿ وَلَا تُسَجّادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلَّا بِالَّتِيُّ هِيَ أَحْسَنُ إِلَّا الَّذِيْنَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ ﴾ (العَكبوت:٣١)

ترجمہ:'' ادراہل کتاب کے ساتھ بحث ومباحثہ نہ کروگر اس طریقتہ پر جوعمہ ہو، گران کے ساتھ جوان میں سے ظالم ہیں''

حافظ این عبدالبرف اچی کتاب "جامع بیان العلم و فضله " بین ایک باب مناظره ، خصومت اور جدال کی ناپیند یدگی واضح کرنے کیلئے قائم فرمایا ہے۔ (دیکھیے ص ۹۹ تا ۹۹) پھر ایک



باب مناظرہ اور مجادلہ کے اثبات کیلئے قائم فرمایا ہے، جس کا مقصودا قامیت جمت ہو ( دیکھیے ص ۹۹ تا ۱۰۸ ) ان دونوں ابواب میں انہوں نے بہت سے نصوص اور اہلِ علم کے آٹارنقل فرمائے ہیں۔



### بدعات کوکلی طور پرترک کرنے کا بیان

٠٠. " وترك ما احدثه المحدثون."

ترجمہ:''اللّٰی بدعت نے ، وین میں جواضائے کیے ہیں ،انہیں کلی طور پیرّک کر دینا (بھی الل النة والجماعة کے منج میں شامل ہے)''

### شرح

مؤلف، ابن انی زیدرحمداللہ نے پیچیلے صفحات میں میہ بتلایا ہے کدابل النة والجماعة کا طریق ومنج ، سلف صالحین کی اتباع ، ان کے نقشِ قدم کی پیروی اور ان کیلئے استعفار کرتے رہنا ہے، نیز وین کے معاسلے میں خصومت وجدال ہے گریز کرنا ہے۔

بیسب کچھ بتا کراب بیربیان کرنا چاہیے ہیں کہ اہلی بدعت کے اس دین میں اضافوں اور زیاد تیوں سے پچناا درگریز کرنا بھی اہل السنة والجماعة کا طریقہ ہے۔

قرآن وحديث اورسلف صالحين كآثار عبدعات ومحدثات كيسلسله من يزى تعبيداور تخذيروارد ب-الله تعالى فرمايا ب: ﴿ وَاَنَّ هندًا حِسرَ اطِئ مُسْسَقِيسَمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبِعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيْلِهِ وَلِكُمْ وَصَّكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ }

ترجمہ: ''اور بیک میددین براراستہ جومتقع ہے سواس راہ پہ چلواور دوسری راہوں پرمت چلوکہ دورا ہیں تم کواللہ کی راہ سے جدا کر دیں گی۔اس کا تم کواللہ تعالیٰ نے تا کیدی تھم دیا ہے تا کہ

### ु 332 ी क्षेक्ककककक के प्राप्त में

تم پر بیزگاری اختیار کرویه" (الانعام:۱۵۳)

أَيْرِقُرِمَا بِيَسِهِ ﴿ إِنَّسِمُ وَا مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّنُ رَّبِكُمْ وَلَا تَتَبِمُوا مِنُ دُوْنِهِ أَوْلِيَاءَ قَلِيُلاً مَّاتَذَكَّوُ وْنَ ﴾ (الاعراف:٣)

ترجمہ: '' تم لوگ اس کی اتباع کر وجوتمہارے رب کی طرف ہے آئی ہے اور اللہ تعالیٰ کوچھوڑ کر دوسرے دفیقوں کی اتباع مت کروتم لوگ بہت ہی کم تھیجت مانتے ہو''

أم المؤمنين عاكش صديقة رضى الله عنها كي منفق عليه حديث من رسول الله الله كاليقر مان منقول يه: [ من أحدث في أمر نا هذا ما ليس منه فهو رد ]

لعني: جش فض نے ہمارے دین میں کوئی بھی فئ چیز نکالی، وہ مردود ہوگی]

صحيح مسلم مين بيالفاظ بحى واردين:[ من عمل عملا ليس عليه أمونا فهو رد]

یعنی: جس مخص نے کوئی ایساعمل کیا جس پر ہماراامر نہ ہوتو وہ مردود ہوگا ]

رسول المعلقة في عرباض بن ساريد المائل حديث كرّ خريس ارشا وفرما يا تها:

[واياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة ]

لیتی: [اورقم بچو(دین میں) نے نے امور کی اخراع ہے؛ کیونکہ بری چیز بدعت ہے اور ہر بدعت مراہی ہے]

يكمل حديث الفائدة الاولى" كم من يس كرريك ي-

نيز سي مروى مديد جاير المان موجى ، جس مين رسول النسائيكا

مرطب جعين ان الفاظ ك كم كاذكر ب: [أما بعد فيان خير الحديث كتاب الله

وخير الهدى هدى محمد النياة وشر الأمور محدثاتها وكل بدعة ضلالة

ترجمہ:[اما بعد ، باتک سب عبرین صدیث، کتاب اللہ ماورس سے بہترین طریق، کتاب اللہ ماورس سے بہترین طریق، محمد اللہ کا مورس سے برترین کام وہ ہے جونیا ہو (ایعن قرآن وحدیث سے ابت

# ू 333 ू के के के के के के कि

نہ ہو)اور ہر بدعت گمراہی ہے]

و پیلے صفحات میں انس بن مالک عظامہ کی ایک طویل حدیث گزری ہے، جس کے آخر میں رسول السَّفَائِیْ کا بیفر مان بھی ندکور ہے:[فیمن رغب عن سنتی فلیس منی ] لینی:[جس نے میری سنت ہے ہے۔ رغبتی اختیار کی وہ مجھ سے نہیں ہے] ایک اور حدیث میں رسول الشَّفائِیْ کا ارشاد گرامی ہے:

[إن الله حجب التوبة عن كل صاحب بدعة حتى يدع بدعته ]

لینی: إب شک الله تعالی نے ہربدی مخص سے توبہ چھپالی ہے، جب تک ووائی بدعت کوچھوڑ نددے امام منذری فرماتے ہیں: اس حدیث کوامام طبرانی نے روایت کیا ہے، اوراس کی سند حسن ہے، جیسا کہ 'المتسو غیسب و النو هیب ''(ا/۲۵) میں بھی ہے۔ شخ البانی نے ''صحبح النوغیب ''(۵۲) میں اس حدیث کوچے قرار دیا ہے۔

ہاری اس کتاب کے فقرہ نمبر (۱) میں اس صحابی کا قصد بیان ہو چکا ہے، جس نے اپنی قربانی کا جانور عید کی نازے قبل و جانور عید کی نمازے قبل وزئے کرلیا تھا، رسول اللہ قبائے نے اس سے فرمایا تھا: [مسا تک مساۃ لحم ] یعنی: [تمہاری میکری محض گوشت کی بحری ہے] ( یعنی قربانی نہیں ہوئی)

ال کے علاوہ عبداللہ بن مسعود علی کا اثر بھی گزرچکا، جس بیں انہوں نے ان لوگوں کے مل کا الکار فرمایا تھا جو کئر بول پر نہیں ہوں نے فرمایا تھا: "فعد و اسب تک فاندا صامن أن لا یضیع من حسنات کم شیئ "لیتی: "اس کی بجائے تم اپنے گناہ تار کرلو، بیں صامن أن لا یضیع من حسنات کم شیئ کی ضائع نہیں ہوگی "(اس کے برکس جو تھے کا صفائت دیتا ہوں کہ اس طرح کم از کم تمباری کوئی نیکی ضائع نہیں ہوگی" (اس کے برکس جو تھے کا عمل جس طریقے سے انجام دے رہ ہویے چونکہ بدعت ہے لہذا اس بدعت کے ارتکاب کی وجہ سے تہاری تمام نیکیاں برباد ہوجا کیں گی

امام محمد بن تصرالمروزي كي " كتساب السينة " ( ٨٢) يس عبدالله بن عررضي الله يحتما كاريقول



للكوريم:"كل بدعة ضلالة وإن رآها الناس حسنة"

اینی: "بربدعت گرائی ہے،خواولوگ اے کتنائی اچھا تجھتے ہول"

امام شاطبى كى كتاب "الاعتصام" (ا/ ٢٨) ين ب، ابن الماجون فرمات بين ين في المام شاطبى كى كتاب "الاعتصام" (ا/ ٢٨) ين بين المام الكرحم الشكوية فرمات وعنائلة وكنائل الله يقول: ﴿ الله وَهُمَاتُ لَكُمُ دِينَكُمُ ﴾ فقد زعم أن محمد الحان الرسالة ؛ لأن الله يقول: ﴿ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا لَكُمُ دِينَكُمُ ﴾ فمالم يكن يومنذ دينا فلا يكون اليوم دينا"

ترجمہ: ''جم فیخص نے دینِ اسلام میں کوئی بدعت ایجاد کرڈالی اوراسے انچھاسمجھا، تو گویاوہ فیخص اس زعم باطل میں جتلا ہے کہ محمد اللہ نے رسالت پہنچانے میں خیانت سے کام لیا ہے؛ کیونکہ اللہ تعالی فرما تا ہے: ترجمہ: '' آج میں نے تمہارے لئے ، تمہارا دین کمل کرویا ہے'' توجو چیزرسول اللہ متالیقہ اور صحابہ کرام کے دور میں دین نہیں تھی وہ آج بھی دین ٹہیں ہو سکتی''

الوقيم الاصمالي " علية الاولياء " (١٣٣/١٠) من الوعثان النيبالورى كاريقول تقل قرمات ين: "من أمر السنة على نفسه قولا وفعلا نطق بالحكمة ، ومن أمر الهوى على نفسه قولا وفعلا نطق بالبدعة "

لینی: '' جس شخص نے اپنے نفس پر ، تو لا و فعلا ، رسول الله مقابلة کی سنت کی حاکمیت قائم کرلی ، وہ ناطق تحکمت ہے ، اور جس شخص نے اپنے نفس پر ، تو لا وفعلا ،خواہشات نفس کی تحکمرانی قائم کرلی ، وہ ناطق بدعت ہے''

سحل بن عبدالله العسر ى رحمه الله كا قول ،

''جس مخص نے علم میں کوئی نتی چیز جاری کی اس سے قیامت کے دن اس کی بابت سوال ہوگا، اگروہ چیز سنت کے مطابق ہوئی تو وہ نجات پا جائے گا، ور ند بتاہ و ہر باد ہو جائے گا۔'' حافظ این عبدالبر'' جامع بیان العلم وفضلہ'' (۹۵/۲) میں فرماتے ہیں:



'' ہرطائے کے تمام محدثین وفقہاء کا اس بات پراجماع ہے کہ اہلِ کلام (متکلمین) بدعی اور کجرو ہیں ، نیز علاء کے نز دیک وہ لوگ طبقۂ علاء میں شار نہیں ہوتے ، علاء تو صرف وہ ہیں جو رسول الشعافی کی احادیث حاصل کرتے اور ان میں تفقہ کرتے ہیں ،اور احادیث میں انقان وتمیز کی بناء پرایک دوسرے برفوقیت وفضیلت حاصل کرتے ہیں''

امام ابن امام، عبدالله بن الي واؤ والبحتاني الية " منطومة حانية " كيم طلع مين كياخوب فرمات بين:

تمسك بحبل الله واتبع الهدى ولا تك بمدعيا لعلك تفلح ودن بكتاب الله والسنن التي أتت عن رسول الله تنحو وتربح

ترجمہ:اللہ کی ری کومضبوطی سے تھام لے ، راہ ہدایت کی انباع کر لے ، اور بدعتی نہ بن ، شاید کہ کو فلاح یا جائے۔

كتاب الله اورسنت رسول الله الله كافر ما نبر دار بن جا، نجات پا جائے گا، اور خوب نفع حاصل كرے گا۔

آج کے دور میں بڑی بدعات و محد ثات میں سے ایک بدعت کی نشاندھی ہم ہوش کوڑ کی بحث میں کر پچکے ہیں، جس میں ایک محاصر نے شرعی صحابیت کو ان انصار و مہاجرین تک محد و دکر ویا ہے مصلح حد بیبیہ ہے آب اسلام لا پچکے بیخے، وہ ان صحابہ کرام کو جو حد بیبیہ کے بعد اسلام لا پے یا ہجرت کہیں کی محابی تنہیں کرتا، ای طرح جن صحابہ نے ہجرت نہیں کی لیکن انہیں نجی محقیقہ سے لقاء کا شرف حاصل ہوگیا تھا ، انہیں بھی صحابی تشلیم نہیں کرتا، وہ ان تمام صحابہ کی صحبت کو جن میں سر فیرست عباس بن عبد المعلب اور ان کے بیٹے عبد اللہ جیسے صحابہ کا نام آتا ہے، منافقین و کھار جیسی صحبت قرار دیتا ہے۔

ید بدعت صلالت ب، گزشته صدیوں میں ایسی بات کوئی ند کہدر کا ایک مثل مشہور ہے: '' کسم تسر ک الاول لسلاّ خو ''جس کا مفہوم بیرہ کہ پہلے دور میں گذر ہے ہوئے بدعت و ل نے ، بعد میں آنے والے بدعت وں کیلئے بہت ی با تنبی چھوڑ رکھی ہیں، چنانچے سابقدادوار کے مبتدعین کوتو بیہ بدعت ندسوجھی ، کیکن معاصر بدعتی (ماکلی) کے ہاتھ لگ گئے۔

ان بدعات کا بوجھ، سابقہ مبتدعین پر بھی ہے اور بعد میں آنے والے وہ مبتدعین بھی اس ہولناک بوجھ کے تحمل ہوئے جوان کے نقش قدم کے پیر دکار بن گئے۔

"وصلى الله على سيدنا محمد نبيه، وعلى آله وأزواجه وذريته ،وسلم تسليما كثيرا"

ترجمه: اورالله تعالى جارے سردار، نبى پاك محقظ الله ير، آپ كى آل، از واج مطهرات اور دريات پر رحمتيں اور بہت زياده سلامتياں نازل فرمائے۔

#### :ajiii

مؤلف ابن الى زيدر حمد الله في رساله كم مقدمه كا افتاً مرسول الله الله وسلام وسلام وسلام وسلام وسلام عن مرابع من الله وسلام الله وسلام الله من الله وسلام الله من الله وسلام كرساته وسلام ك

اس شرح کی تألیف ہے، جعرات کی صبح ، جمادی الاولیٰ کی آٹھ تاریخ سیسی او کوفراغت حاصل ہوئی۔

(مترجم عبدالله ناصر الرحماني كبتا ہے اس ترجمه كى براو راست كمپيوٹر پر املاء سے كم شعبان استاھ برطابق استمبر 2005، بروزمنگل فراغت حاصل ہوئی۔)

والحمد لله أولا واخراً على نعمه الظاهرة والباطنة، وصلى الله وسلم وبارك على عبده ورسوله نبينا وإمامنا محمد ومن سلك سبيله واهتدى بهديه إلى يوم الدين.